

(عربي-اردو)

# قواعد أصولية

(ضوابط لمعرفة البدَع والمنكَرات)

# شرك وبدعت كى بهجإن

إعداد

المفتي محمد أسلم رضا الشِّيواني المّيمني عظيًّا





f https://www.facebook.com/darahlesunnat

الموضوع: العقيدة الإسلامية العنوان: قواعد أصوليّة

التأليف: المفتي محمد أسلم رضا الشِّيواني الميمني تنفيذ العمل والإشراف الطباعي: دار أهل السنّة، كراتشي - باكستان

عدد الصفحات: ۸۸ صفحات

مجموع عدد الصفحات (عربي - أردو): ٢١٦

قياس الصفحة: ٢١ × ٢١

عدد النُسخ: ١١٠٠ نسخة

جميع الحقوق محفوظة لـ"دار أهل السنّة" كراتشي، يمنع طبع هذا الكتاب، أو جزءٍ منه، بكلّ طُرق الطبع والتصوير والنقل والترجمة، والنّسخ والتسجيل الميكانيكي أو الإلكتروني أو الحاسُوبي، إلّا بإذنٍ خطيٍّ من إدارة الدّار.

idarakutub@gmail.com:

0092 345 809 0612 :

يطلب من: المكتبة الغوثية كراتشي - باكستان

وفي بريطانيا (UK): المسجد الجامع الغوث الأعظم، مسلم فاؤنديشن، دار العلوم منظر الإسلام، تُوَكَّم.

Jami Masjid Ghawth A'azam Muslim Foundation Darul Uloom Manzarul Islam 24 Gladstone Street, Basford, Nottingham NG7 6GA England UK (0044) 07534895338 المراجعة ال



القاهرة - مصر

الطبعة الثانية

٠٤٤١ه/١١٠٢م

ISBN 978-9948-421-757

### مُقَكِرِّعُنَيْنَا

الحمد لله، والصّلاةُ والسّلام على سيّدنا رسول الله، وعلى آله وصحبه ومَن والاه، وبعد:

فهذا مختصرٌ مأخوذ من كتاب "أصول الرَّشاد لقَمع مَباني الفساد" لرئيس المتكلِّمين العلّامة الإمام نقي علي خانْ الله المتوفّى المتوفّى المتوفّى المتوفّى المتوفّى المعمّة وأفادَ فيه أصولاً وقواعدَ مهمّة رائعة، لفهم الآيات القرآنية والأحاديث النبوية الشّريفة، رَشَد القارئ إلى المنهج السَّليم المُجمَع عليه عند السَّلف الصّالح، حيث إنّ القارئ عندما يحفظ هذه القواعدَ الأصوليّة، ويَفهمها فهما صحيحاً، يكون ذلك حِصناً منيعاً له من أن يقبلَ التشويش، أو يكونَ لعبة بيد المتطرّفين الغالين في تكفير عموم المسلمين والحكّام، فمِن أجل إصلاح فكر حِيلنا المعاصِر بسطنا تلك القواعدَ في هذا المختصر، لعلّ الله يُصلح أحوالنا وأحوال المسلمين أجمعين!.

 صراطِ الذين أنعم اللهُ عليهم، من النبيّين والأولياءِ الصّالحين، صراطِ اللُّطف والرّفق والمحبّة والوفاء، وحسُن أو لائك رفيقاً!.

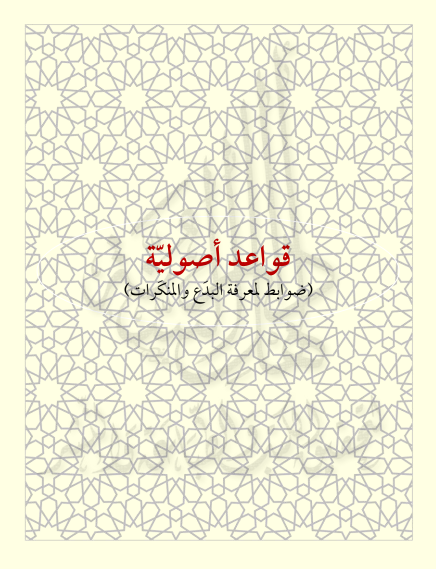
راجين من الله تعالى أن يجعلَ عملنا هذا خالصاً لوجهه الكريم، وصلّى الله تعالى على سيّدنا محمدٍ وآله وصحبه أجمعين، والحمد لله ربّ العالمين!

خوَيدم العِلم الشَّريف محمد أسلم رضا الشِّيواني المَيمني غفر الله له ولوالدَيه ٢٣ ربيع الثاني ١٤٣٧ ه











## القاعدة الأُولى

## الألفاظ الشّرعية يُراد بها المعاني الحقيقيّة مهما أمكن

يجب أن تُحمَل الألفاظُ التي وضعَها الشّارعُ -مثل "الصّوم" و"الصّلة" و"الحجّ" و"الزّكاة" - على المَعاني الموضوع لها إن أمكن ذلك، كما في "التوضيح": "إذا استُعملَ اللّفظُ فيجب أن يُحمَلَ على المعنى الحقيقي، فإذا لم يُمكن فعلى المعنى المجازي"(١٠). وهناك فوائد تحت هذه القاعدة، وإليك بعضها:

# الفائدة الأُولى في تعريف الإله

"الإلهُ" في الشّرع هو المستحقُّ للعبادة، كما صرَّح به الإمامُ فخر الدّين الرّازي في "التفسير الكبير" حيث قال: "مَن قال: "إنّ الإلهَ هو المعبودُ" فقد أخطأ؛ لأنّه كان إلها في الأزَل ولم يكن معبوداً؛ لعدم وجود العابد، بل الإلهُ هو القادرُ لا إلهَ إلّا هو القيّوم، وقولُه: ﴿هُوَ اللَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي الأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَآءُ....﴾ وقولُه: ﴿هُوَ اللَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي الأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَآءُ....﴾ [آل عمران: ٦] بمعنى المستحقّ للعبادة، لا المعبود المطلق، سواءٌ

<sup>(</sup>١) "التوضيح" القسم ١ من الكتاب، فصل في أنواع علاقات المجاز، ١/ ١٩٥.

كان مستحقّاً للعبادة أو غيرَ مستحقٍ لها، وهذا لفظُ شرعيٌّ كباقي الألفاظ الشرعيَّة"(١).

أمّا كلمة "الإله" بمعنى "الحاكم" أو "المالِك" فهو معنى اختراعيٌّ محض، لم يثبت عن الشّرع، ولم يصرِّح به أحدٌ من علماء الشّريعة، ولا يرادفان كلمة "الإله"، ولا يتّحدان معها في الدّلالة.

# الكلمات التي لا يلزم الشِّركُ بإطلاقها

وإطلاقُ كلمة "السّميع" و"البصِير" و"المُريد" و"القادِر" و"العالِم" على غير الله، ليس جائزاً فقط، بل واقع؛ فإنها كما تُطلَق على الله تعالى، كذلك شاعَ إطلاقُها على الملائكة والجِنّة وبني آدم، إلّا أنّ القادرَ بالاستقلال، والعالمَ بذاته، والحاكمَ الحقيقي، والمالِكَ الحقيقي، هو اللهُ الواحد القهّار.

وكذلك العملُ الذي لا يجوز إلّا لله، في شريعة سيّدنا محمد -مثل السّجود-، لا يلزم الشّركُ بارتكابه لغيره تعالى على العُموم والإطلاق، إلّا إذا قُصدت العبادةُ به؛ لأنّ سجودَ التّحية كان جائزاً

<sup>(</sup>١) "التفسير الكبير" سورة البقرة، تحت الآية: ٢٥٥، ٣/٨ بتصرّف.

<sup>(</sup>٢) "تقوية الإيمان" الباب١، الفصل ١ في اجتناب عن الإشراك، صـ٧٧.

في الشّرائع الماضية، وقد وقع بالفعل، والشّركُ لا يجوز شرعاً في حينٍ من الأحيان؛ لأنّه قبيحٌ عقلاً.

الحاصل: أنّ الأُلوهيّة عبارةٌ في الشّرع عن استحقاق العبادة ووجوبِ الوجود، فمَن اعتقد أنّ استحقاق العبادة وما يلزم منه، خاصُّ بالله تعالى، فهو موحِّدٌ، فرميه بسهم الاتهام بالشِّرك خطأٌ وضلال.

#### الفائدة الثانية في تعريف العبادة

العبادةُ عبارة عن "غاية التعظيم" و"منتهى التذلّل"، وهذا لا يُتصوّر بمجرّد الأفعال، فمثلاً: الوقوفُ واضعاً اليدَين على السُرّة، لو الطوافُ حولَ شيء، أو دفعُ المال لأحدٍ لكونه محتاجاً، أو تركُ الأكل والشُّرب منذ الصّبح حتّى غروب الشّمس، ليست هذه الأفعالُ من التعظيم بشيءٍ، فضلاً عن كونها غايةً فيه، بل مدارُ العبادة فيها على نيّة واعتقاد بأنّ هذا العملَ في منتهى مراتب التعظيم، لذلك وردت العبادةُ في القرآن الكريم مقترنةً بخالقيّة كلِّ شيءٍ وأمثال ذلك؛ لأنّه يدلّ على غاية التعظيم، فقال الله على: ﴿ ذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ لا إِلَهَ إِلا هُو خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ ﴾ [الأنعام: ١٠٢].

قال الإمامُ الرّازي: "إنّ أمرَ العبادة ترتّب على كونه خالقَ كلِّ شيءٍ؛ إذ ترتّبُ الحكم على الوصف بـ"الفَاء" مُشعِرٌ بالسببيّة، فهذا يقتضي أنّ كونَ الإله خالقاً للأشياء، هو الموجِبُ لكونه معبوداً على الإطلاق، فالإلهُ هو المستحقُّ للمعبوديّة"(().

# الأفعالُ التي لا تُعَدُّ من علامات الشِّرك

فارتكابُ مثل هذه الأفعالِ المارّ ذكرُها -مثل الوقوفِ والطواف وغير ذلك- ليست من عبادةِ غير الله قطعاً، ولا تخالف التوحيد، ولا تُوجِب الشّرك، إلّا إذا اعتقد في مخلوقٍ أنّه مستحقٌ للعبادة، أو واجبُ الوجود، أو الرزّاقُ المطلق، أو خالقُ العالم، أو القيّومُ بالذّات، أو الحيُّ بذاته، أو المؤثّرُ الحقيقي في النّفع والضّرر، أو المستقلُّ في الإماتة والإحياء ".

<sup>(</sup>١) "التفسير الكبير" سورة الأنعام، تحت الآية: ١٠٢، ٥/ ٩٦.

<sup>(</sup>٢) حاصل الكلام لعُبّاد الأصنام أن قالوا: إنّ الإلهَ الأعظم أجلُّ من أن يعبد عبد الشهر، لكنّ اللائق بالبشر أن يشتغلوا بعبادة الأكابر من عباد الله، مثل الكواكب ومثل الأرواح السّماوية، ثمّ إنّها تشتغل بعبادة الإله الأكبر، فهذا هو المراد من قولهم: ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى الله زُلْفَى ﴾ فهذا هو المراد من قولهم: ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى الله زُلْفَى ﴾ ["التفسير الكبير" سورة الزمر، تحت الآية: ٣، ٩/ ٤٢١]. أي: كانوا يعبدون غيرَ الإله الحق الله توسّلاً إليه، وكانوا يرون استحقاق ذلك لعبودهم الباطل، وهذا عينُ الكفر لا شكَّ فيه، ولا يجوز أن يقاسَ عليه لمعبودهم الباطل، وهذا عينُ الكفر لا شكَّ فيه، ولا يجوز أن يقاسَ عليه

# الأفعالُ التي تُعَدُّ من علامات الشِّرك والتكذيب

أمّا الأفعالُ التي تُعَدُّ من علامات الشِّرك والتكذيب، فهي كالسّجود أمامَ الصّنم، وتعليق الزنّار (() في الرَّقبة، ففاعِلُها يُكَفَّر؛ نظراً إلى الاعتبار الشّرعي (()، ومرجعُها نفسُ ذلك الاعتقاد (() لا غير، وبالتالي ليس مجرّدُ الأفعال عبادةً، فلا يصحّ أن يُحكمَ بالشِّرك والكُفر على مَن ارتكبَها، ظنّاً واتّباعاً للهَوى، ما لم تكن هناك قرينةُ قاطعةُ تدلّ على هذا الاعتقاد، وتدلّ عليها نصوصُ الشّريعة الصّريحة فقط.

=

التوسّلُ بالأنبياء والأولياء إلى الله؛ لأنّ التوسّلَ إليه تعالى في الدّعاء بأحدِ أوليائه شيء، والعبادة لأحدِ من المخلوقات شيءٌ آخَر.

<sup>(</sup>١) الزُّنَّارُ والزُّنَّارَةُ: "ما على وسط المجوسي والنّصراني، وفي "التهذيب": ما يَلْبَسُه الذِّمِّيُّ يشدّه على وسطِه، والزُّنَّيُرُ لغةٌ فيه". ("لسان العرب" حرف الراء، فصل الزاي، ٤/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٢) لأنّ الشّريعة الإسلاميّة اعتبرتْه كفراً.

<sup>(</sup>٣) لأنّ المشركين يسجدون للأصنام معتقدين بأنّ الأصنامَ مستحقةٌ للعبادة.

### الفائدة الثالثة في تعريف الشِّرك

الشِّركُ في الشِّرع بمعنى إثبات الشِّريك في الأُلُوهيَّة، ففي "شرح العقائد": "الإشراكُ هو إثباتُ الشَّريك في الأُلُوهيَّة بمعنى وجوب الوجود كما للمجوس، أو بمعنى استحقاق العبادة كما للمجوس،

### الفائدة الرّابعة في تعريف البدعة

لفظ "البدعة" في اصطلاح الشّريعة يُستخدَم في معنيَين:

الأوّل: "ما لم يفعله النّبيُ في ولا أذِنَ فيه"، والبعضُ فسّر هذا المعنى فقال: "البدعةُ ما لم يكن في زمن النّبي في ". أمّا أفعالُ الصّحابة وأقوالُ المجتهدين الأربعة، فلا تنسَب للبِدع الضالّة والمحرَّمة والمكروهة باتفاق أهل السنّة، فلا بدّ من تقسيم البدعة إلى حَسنةٍ وسيئة، وإلى ذلك ذهب أئمّةُ الدِّين والعلماءُ المحقّقون، وهو المذكورُ في كتب السّابقين واللاحقين بلا خلاف.

<sup>(</sup>١) شرح "العقائد" للنَّسَفي، الله تعالى خالق لأفعال العباد ... إلخ، صـ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام مالك في "الموطأ" كتاب الصّلاة في رمضان، ر: ٢٥٢، صـ٧٠.

في صلاة الضَّحى: "وإنّها لَبدعةٌ، ونعمتِ البدعةُ! وإنّها لمِن أحسَن ما أحدثَه النّاسُ" ((). وكذلك اتّضح أنّ الشّرعَ لا يكره إحداثَ الخير والتزامه، بل يحبّه، حتّى قد يكون التركُ مُوجِباً للزجر والعتاب، كما استدلّ سيّدُنا أبو أمامة الباهلي الله على هذا المدّعى فقال: "أحدثتم قيامَ رمضان، فدُومُوا على ما فعلتم ولا تتركوا؛ فإنّ الله تعالى عاتب بنى إسرائيل في قوله: "وَرَهْبَانِيَّةُ ابْتَدَعُوهَا () [الحديد: ٢٧] (().

ومن هذا يتضح أنّ إطلاق البدعة على شيء لا ينافي كونه حسناً في نفسه، ولا ينصُّ ذلك على كونِه بدعة سيِّئة، بل تُطلَق كلمةُ "البدعة" على شيء من جهة، وتُطلَق السنّة على الشيء نفسه من جهة أخرى، كما هو شأنُ محدَثات الخلفاء الرّاشدين، التي هي بدعة طبق المعنى الأوّل، وسنّة حسب قولِه على الرّاشدين، "عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الرّاشدين، "".

<sup>(</sup>١) انظر: "فتح الباري" كتاب التهجد، تحت ر: ١١٧٥، ٣/ ٦٢.

<sup>(</sup>٢) "كشف الغمّة" باب صلاة التطوع، فصل في التراويح، الجزء ١، صـ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في "السنن" كتاب السنّة، ر: ٤٦٠٧، صـ ٥٥١.

## بيانٌ في جمع القرآن

وكذلك يدلُّ على ذلك ما قاله سيّدُنا الصّديق في جمع القرآن الكريم، وأخرجه الإمامُ البخاري في "الصّحيح": "قلتُ لعمرَ: كيف تفعل شيئاً لم يفعله رسولُ الله في الله عمرُ في هذا والله خيرٌ! فلم يزل عمرُ يراجعُني، حتى شرحَ اللهُ صدرِي لذلك، ورأيتُ في ذلك الذي رأى عمرُ "(").

هذا، والنبي الله نفسه قد أشار إلى صحة هذا التقسيم في قوله المبارك: «مَن سَنَّ في الإسلام سنّة حسنةً، فله أجرها وأجرُ مَن

<sup>(</sup>١) "صحيح البخاري" كتاب فضائل القرآن، ر: ٤٩٨٦، صـ٨٩٤.

<sup>(</sup>٢) أي: البدعة قسمان: الحسنة، والسيّئة.

عمِل بها»(۱)، وجعلُ كلمة: «سَنَّ» في معنى "أحيَى" دون الحاجة الملجِئة قريبٌ إلى التحريف؛ لأنّ هذا المعنى لكلمة: «سَنَّ» لم يَرِد في اللَّغة، ولا أثرَ له في الشّرع، ولفظُ: «سُنّة» بمعنى الطريق مستعمَلٌ في الحديث بقرينة تقييدٍ بـ «حَسَنة».

وكذلك اعتقد العلماءُ الأكابر أنَّ كلمة «سَنَّ» في هذا الحديث بمعنى "ابتدع"، فقال الملّا علي القاري: "«كلُّ بدعةٍ ضلالة»(" خُصّ (") منها البدعةُ الحسنة؛ لحديث: «مَن سَنَّ في الإسلام سنّةً حَسنة، فله أجرُها وأجرُ مَن عمِل بها»، ومنه قولُ عمرَ البدعةُ هذه!»(").

وقال الإمام النَّووي في "شرح صحيح مسلم" تحت حديث: «لا تُقتل نفسٌ ظلماً»...: "هذا الحديثُ من قواعد الإسلام، وهو أنّ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في "الصحيح" كتاب الزّكاة، ر: ٢٣٥١، صـ٤١٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه في "السنن" مقدّمة المؤلف، ر: ٤٢، صـ١٧.

<sup>(</sup>٤) "شرح الشَّفا" القسم ٢، الباب ١، فصل، ٢/ ١٩، ٢٠.

وقال الملا علي القاري شارحاً حديثَ الشّيخَين: «مَن أحدَث في أمرِنا هذا ما ليس منه، فهو رَدُّ»(٤): "«منه» إشارةٌ إلى أنّ

<sup>(</sup>١) "شرح صحيح مسلم" كتاب القسامة، الجزء ١١، صـ١٦٦.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، كتاب الزكاة، الجزء ٧، صـ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في "الصّحيح" كتاب الصلح، باب إذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود، ر: ٢٦٩٧، صـ ٤٤٠. [فيه لفظ "فيه" بدل لفظ "منه"]. وأخرجه مسلم في "الصّحيح" كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة، وردّ محدثات الأمور، ر: ٤٤٩٢، صـ ٧٦٢.

إحداث ما لم ينازع الكتاب والسنة ليس بمذموم" وقال في "شرح عين العِلم": "وقد تكون البدعة حسنة، وقد تكون واجبة، وقد تكون مُباحةً" وقد تكون مُباحةً

والامامُ عزّ الدّين بن عبد السّلام اعتبر في قبولِ البدعة وردّها، أن تتطابقَ القواعد والأصول، بأن تُعرضَ البدعةُ على القواعد

<sup>(</sup>١) "المرقاة" كتاب الإيمان، الفصل ١، تحت ر: ١٤٠، ١/٣٦٦.

<sup>(</sup>٢) "شرح عين العلم" الباب ٣ في الصوم وكسر الشهوة، ١٧٨١.

<sup>(</sup>٣) "الإحياء" كتاب آداب السّماع، الباب ٢، المقام ٣، الأدب ٥، ٢/ ٣٣١، ٣٣٢.

<sup>(</sup>٤) "كيمياء السعادة" الركن ٢، الأصل ٨، الباب ٢، آداب السّاع، صـ٢٠٦.

الشرعيّة، فإن دخلت تحت قواعد الإيجاب فهي واجبة، وإن دخلت تحت قواعد التحريم فهي حرام(١٠٠٠ ... وعلى هذا القياس!.

ونقل الإمامُ النَّووي، والحافظُ البَيهقي، والإمامُ ابن حجر تن عن الإمام الشّافعي على الله الشّافعي الله الله الشّافعي الله المحدَثات من الأمور ضربان، أحدُهما: ما أُحدثَ وخالَف كتاباً، أو سنّةً، أو أثراً، أو إجماعاً، فهذه البدعةُ الضالّةُ. والثاني: وما أحدث من الخير مما لا يخالف شيئاً من ذلك، فليس بمذموم "".

### اصطلاح المخالف ليس معنى شرعيّاً للبدعة

أمّا ما اصطلحَ عليه بعضُ النّاس: "أنّ الأمرَ الدّيني الذي لم يوجد في زمن النّبي الله والصّحابةِ والتابعين فهو بدعةٌ" فإن كان

<sup>(</sup>۱) انظر: "سبل الهدى والرشاد" جُماع أبواب مولده الشريف في الباب ١٣ في أقوال العلماء في عمل المولد الشريف، ١/ ٣٧٠، نقلاً عن الشيخ عز الدين بن عبد السلام.

<sup>(</sup>٢) أي: "الفتح المبين" تحت الحديث ٥، صـ١٠٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: "فتح الإله في شرح المشكاة" كتاب الإيهان، باب الاعتصام بالكتاب والسنة، تحت ر: ١٤١، الفصل ١، ١/ ٥٣٥.

لهذا التعريف أثرٌ في كتابٍ مّا، فهو مما لا يُلتَفت إليه مقابلَ تفسيرات الجُمهور، وإنّما هو من اصطلاح قائلِه، وليس معنى شرعيّاً للبدعة، وإنّما هو مِن اختراع صاحبه.

أمّا الشّبهةُ بأنّ هذا الفعلَ لم يحدُث في العهد السّابق، ولم يفعله النّبيُّ، فكيف نفعله نحن؟ والجواب: أنّه قد عرضتْ هذه الشّبهةُ في زمن الصّحابة ورُدَّ عليه، وبالتالي كان المدارُ على خيريّة الفعل في نفسه، وقد اتّفق الصّحابةُ على جمع القرآن الكريم، مع أنّه على لله له المعله!.

### حقيقةُ الأمر في معنى البدعة

والثاني في معنى البدعة: وهي ما تخالِف السُنة وتُزاحِمها، وهي الضلالةُ مطلقاً، وهذا المعنى هو المرادُ في أكثر الأحاديث، والوعيدُ الذي وردَ في الأحاديث لا يتناسب إلّا مع هذا المعنى، والبدعةُ في حديث: «كلُّ بدعةٍ ضلالةٌ» على المعنى الحقيقي من هذه الجهة، وهذه الكلّيةُ صحيحةٌ دون أيّ تأويل وتصرُّف.

أمّا البدعةُ التي لا تخالف السنّة -حسب المعنى الأوّل ومعنى مصطلح المخالفين- فهي منقسمةٌ إلى حَسنةٍ وسيّئة، وحديث: «كلُّ بدعةٍ ضلالةٌ» بمعنى "كلُّ بدعةٍ سيّئةٍ ضلالةٌ"، أو

۲۲ \_\_\_\_\_\_ قواعد أصولية

كلمة: «كُلّ» في الحديث بمعنى "الأكثر"؛ إذ كلمة ألكلّ ورد في استعمال الشّرع بهذا المعنى في آلافٍ من المواضع.

#### القاعدة الثانية

## مجموع أفعالِ الخير يبقى خيراً

المركّب من أسود وأسود يبقى أسود، والمجموعُ مِن حَسنٍ وحَسنٍ يبقى حَسنٍ يبقى حَسنً أن نقولَ: وحَسنٍ يبقى حَسنً أن نقولَ: "إنّ ثوابَ مجموع الأمور الحَسَنة، أكثرُ من ثواب كلِّ واحدٍ من أمرٍ حَسَن"، فقال في "شرح المبارزيّة": "إنّ كلَّ حكمٍ على الأفراد، إن كان صحيحاً على تقدير الاجتهاع والانفراد، فالحكهان متلازمان".

### الفقهاء يستدلون بكيفية الأجزاء على كيفية المجموع

وجرت سنة الاستدلال بكيفيّات الأجزاء على كيفيّة المجموع، سارية في كلام الفقهاء والعلماء دون أن يُنكِرَها أحد، فقال في "المواقِف": "فإنّ حصول كلّ حرفٍ مشروطٌ بانقضاء الآخر، فيكون له أوّل، فلا يكون قديماً، فكذا المجموعُ المركّبُ منها"(۱).

<sup>(</sup>١) "المواقف" الموقف ٥ في الإلهيات، المقصد ٧، الجزء ٨، صـ١٠٤.

وصرَّح الإمامُ ابن الأمير الحاجّ في "شرح منية المصلّي" في باب التسبيح بـ: أنّه إذا كان عَدُّ ذِكرِ الله على النَّواة ثابتُ، فها الحرجُ إذا جعل الخيط في النَّواة والحبّات؟! ونقل في "شرح سفر السَّعادة" عن كثير بن شِهاب أنّه قال: سألنا أميرَ المؤمنين عمر بن الخطّاب عن كثير بن شِهاب أنّه قال: سألنا أميرَ المؤمنين عمن بن الخطّاب عن الجُبن فقال: «سمُّوا عليه وكُلُوا؛ فإنّه يُصنَع من الحليب والماء واللّبا» وهذا يعني أنّه لا حرجَ في أكل شيءٍ أجزاؤُه التركيبيةُ حلالٌ.

وقال الإمامُ الغزالي: "فإذا لم يحرَّم الآحادُ، فمِن أين يحرَّم الآحادُ، فمِن أين يحرَّم المجموع...؟!"("). وقال أيضاً: "فإنّ أفرادَ المباحات إذا اجتمعت، كان ذلك المجموعُ مُباحاً"(١٠).

(١) "شرح سفر السعادة" خاتمة الكتاب، صـ٥٤٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في "السنن الكبرى" كتاب الضحايا، ١٠/٦.

<sup>(</sup>٣) "إحياء العلوم" كتاب آداب السّماع، الباب ١، بيان الدليل...، ٢/ ٢٩٧.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق.

## الحديثُ في ثبوت هذه القاعدة

وأصلُ هذه القاعدة ثابتٌ في الحديث الشّريف: «وقد سمعتُك يا بلال! وأنت تقرأ من هذه السّورة ومن هذه السّورة!» قال: كلامٌ طيّبٌ يجمعه اللهُ بعضَه إلى بعض، فقال النّبيُّ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

انظر! كان سيّدُنا بلال يقرأ الآيات من سُورٍ مختلفة، وقال: إنّها كلامٌ طيّبٌ يجمع اللهُ بعضَه إلى بعض، والنّبيُ الله استحسن الجوابَ وجعلَه صواباً، مع أنّه لم يراع فيه ترتيباً، فبهذا الحديث ظهرَ أصلٌ صريح، وبهذه القاعدة حُلّ كثيرٌ من المسائل المتنازع فيها، من "الفاتحة إلى أرواح المسلمين"، و"الصّيام"، و"المولِد النّبوي" وغيرها من الأمور، التي تخلو من المنكرات الشرعيّة.

#### القاعدة الثالثة

# الأصلُ في الأشياء الإباحةُ

إِنَّ الأَصلَ في الأشياء الإباحةُ، أي: العملُ الذي لا حرجَ في فعلِه وتركِه عند الشّرع، ويفقده دليلُ كونِه حَسناً أو قبيحاً، فهو

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في "السنن" كتاب التطوّع، ر: ١٣٣٠، صـ١٩٨.

جائزٌ ومباحٌ شرعاً، ويقال لها: "الإباحةُ الأصليّةُ الشرعيّة"، فبعد ذلك لا يحتاج إلى دليلٍ آخر من الكتاب والسنّة، بل يطالَب الدّليلُ مُن ادّعى المنعَ وعدمَ الجواز، وذلك بأنّ الأمرَ لا مدركَ فيه يدلّ على فعله وتركه، فيبقى الحكمُ هنا دالاً على التخيير بين الفعل والترك، ففي "مسلّم الثبوت": "الإباحةُ حكمٌ شرعيٌّ؛ لأنّه خطابُ الشّرع تخييراً، والإباحةُ الأصليّةُ نوعٌ منه؛ لأنّ كلّ ما عدمَ فيه المُدركُ الشّرعي للحرج في فعلِه وتركِه، فذلك مدركُ شرعيٌّ لحكم الشّارع بالتخيير، فهي -أي: الإباحةُ لا تكون إلّا بعد الشّرع، خلافاً لبعض المعتزلة"(۱).

وقال في "شرح مسلَّم الثبوت": "أي: عدمُ اللُدرك الشَّرعي لها، مدركٌ شرعيٌ بحكم الشَّرع بالتخيير، والإباحةُ الأصليَّة لا تكون إلّا في موضع عدم المدرك الشَّرعي للحرج في الفعل والترك"(") ... إلخ.

<sup>(</sup>١) "مسلّم الثبوت" الباب ٢، صـ٧٦٣، ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) "فواتح الرَّحموت" المقالة ٢، صـ٥٦.

### أدّلة في هذه المسألة

قال الله تعالى: ﴿ خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ جَمِيْعاً ﴾ [البقرة: ٢٩]، فقال الملّا على القاري تحت حديث: " (الحلالُ بيّن والحرامُ بيّنٌ " .... أي: واضحٌ لا يخفى حلّه بأن ورد نصّ على والحرامُ بيّنٌ اصلٌ يمكن استخراجُ الجزئيّات منه، كقوله تعالى: ﴿ خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ جَمِيْعاً ﴾ [البقرة: ٢٩]؛ فإنّ "اللامَ" للنّفع، فعُلم أنّ الأصلَ في الأشياء الحلُّ، إلّا أن يكونَ فيه مضرّةٌ " (" ... وفي "الحَموي شرح الأشباه": "ودليلُ هذا القول قولُه تعالى: ﴿ خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ جَمِيْعاً ﴾ [البقرة: ٢٩]، أخبر بأنّه خلقه لنا على وجه المِنّة، وأبلغُ وجوه المِنّة علينا إطلاقُ الانتفاع، فتثبت الإباحةُ " (" ...

وقال جلَّ مجدُه: ﴿ قُل لا ٓ أَجِدُ فِي مَا أُوْحِيَ إِلَيَّ مُحُرَّماً عَلَى طَاعِم يَّطْعَمُهُ إِلّا أَن يَكُوْنَ مَيْتَةً أَوْ دَماً مَّسْفُوْحاً أَوْ كُمْ خِنْزِيْرٍ ﴾

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في "الصّحيح" كتاب الإيمان، ر: ٥٢، صـ١٢.

<sup>(</sup>٢) "المرقاة" كتاب البيوع، الفصل ١، تحت ر: ٢٧٦٢، ٦/ ١١.

<sup>(</sup>٣) "غمز عيون البصائر" الفنّ ١، القاعدة ٣، ١/ ٢٢٤.

قواعد أصولية \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ٢٧

[الأنعام: ١٤٥]، ففي "مَدارك التنزيل": "وفيه تنبيهٌ على أنّ التحريمَ إنّا يَثبت بوحي الله وشرعِه، لا بهوى الأنفُس"(١٠).

وعن ابن عبّاس ﴿ الله عَلَى الله الجاهليّة يأكلون أشياء، وعن ابن عبّاس ﴿ الله عَلَى الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

وروى الترمذي '' وابنُ ماجه ﴿ عن سلمان الفارسي ﴿ قَالَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَما اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) "مدارك التنزيل" سورة الأنعام، تحت الآية: ١٤٥، ١/ ٣٩٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في "السنن" كتاب الأطعمة، ر: ٣٨٠٠، صـ٥٤٦.

<sup>(</sup>٣) "أشعة اللمعات" كتاب الصيد والذبائح، الفصل ٣، ٣/ ٥٠٩.

<sup>(</sup>٤) أي: في "الجامع" أبواب اللباس، ر: ١٧٢٦، صـ٤١٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه في "السنن" كتاب الأطعمة، ر: ٣٣٦٧، صـ٥٧٤.

الأشياء الإباحةُ"(١).

وفي "صحيح مسلم": قال رسولُ الله على: «إنّ أعظمَ المسلمين في المسلمين جرماً، مَن سأل عن شيءٍ لم يحرَّم على المسلمين، فحرّمَ عليهم من أجل مسألتِه»(").

# الحكم بالحرمة أو الكراهة بدون دليلِ شرعيِّ افتراءٌ على الشّارع

لمّا ثبتَ صراحةً وإشارةً بالقرآن الكريم: أنّ الأصلَ هو الإباحةُ، فالحكمُ بالحرمة أو الكراهة بدون دليلٍ شرعيًّ، أو جعلُ الحرمةِ أو التوقُفِ أصلاً شرعيًّا في هذه المادة -كما هي من عادات بعض النّاس - افتراءٌ على الشّارع -تقدّس وتعالى -، كما قال تعالى: ﴿وَلَا تَقُولُوْا لِمَا تَصِفُ أَلْسِنتُكُمُ الْكَذِبَ هَذَا حَلاَلُ وَهَذَا حَرَامٌ لِتَفْتَرُوْا عَلَى اللهِ الْكَذِبَ ﴿ النّاسِ العلّمة النّابلُسي: "وليس عَلَى الله الْكَذِبَ ﴿ النّاسِ العلّمة النّابلُسي: "وليس الاحتياطُ في الافتراء على الله تعالى بإثبات الحرمة أو الكراهة، اللذين لا بدّ لهما من دليل، بل [الاحتياطُ] في الإباحة التي هي الأصلُ "(").

<sup>(</sup>١) "المرقاة" كتاب الأطعمة، الفصل ٢، تحت ر: ٨٢٢٨، ٨ / ٥٠.

<sup>(</sup>٢) "صحيح مسلم" كتاب الفضائل، ر: ٦١١٦، صـ١٠٣٦.

<sup>(</sup>٣) "ردّ المحتار" كتاب الأشربة، ٥/ ٢٩٦.

وقال الملّا على القاري في رسالته "الاقتداء بالمخالف": "ومن المعلوم أنّ الأصلَ في كلّ مسألةٍ هو الصحّةُ، وأمّا القولُ بالفساد والكراهة فيحتاج إلى حجّةٍ من الكتابِ أو السنّةِ أو إجماعِ الأمّة" ...إلخ. وقال العلّامة السيّد الشّريف قِينًا: "الحلالُ بالنصّ والحرامُ بالنصّ، والمسكوتُ عنه باقي على أصل الإباحة".

وفي فصل الحِداد من "الهداية" أنّ "الإباحة أصلٌ " في "شرح الوِقاية": "لما حكموا بحرمة المسفوح، بقي غيرُ المسفوح على أصلِه، وهي الحلُّ، ويلزم منه الطهارةُ " وقال المحبُّ الطبَري في مسألة جواز تقبيل ما فيه تعظيمُ الله تعالى؛ فإنّه إن لم يرد فيه خبرُ بالنّدب، لم يرد بالكراهة أيضاً ".

فالظاهرُ تماماً أنّ الحرمةَ والكراهةَ من الأحكام الشرعيّة، وللحكم الشّرعي لا بدّ من دليلٍ شرعيِّ، أمّا الإباحةُ فهي أيضاً

<sup>(</sup>١) "الهداية" كتاب الطلاق، الجزء ٢، صـ٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) "شرح الوقاية" كتاب الطهارة، ١/ ٧٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: "عمدة القاري" كتاب الحج، تحت ر: ١٥٩٧، ٧/ ١٦٧، نقلاً عن المحبّ الطبري.

حكمٌ شرعيٌّ، إلّا أنّ أصالتَها منصوصٌ ومتّفَقٌ عليها، ويكفي للتخيير بين الفعل والترك، عدمُ وجود الحكم الشّرعي، هذا ما صرّحَ به علماءُ الأصول، فالمُطالِب بدليلٍ مستقلِّ للجواز، هو نفسه يحتاج إلى ذلك، مع أنّه نفسُه يحكم بالحرمة والكراهة في آلافٍ من الجزئيّات بلا دليل مستقلِّ، أكيس هذا ظلماً وعُدواناً...؟!.

# الفقهاء يُجيزون ويستحسنون مئاتٍ من المسائل التي لم توجَد في القُرون الثلاثة

والحقُّ أنّ الفقهاء يجيزون ويستحسنون مئاتٍ من المسائل، التي لم توجد في القُرون الثلاثة، ولم يذكر حكمُها في الشّرع، ولا شكّ أنّ كونَ الأصل الإباحة أصلُّ عظيم، يثبت به جوازُ جميع الأمور المتنازع فيها بكلّ سهولة، وكذلك يدفع به ما يغالِط أصحابُ الفِرقة بـ"أنّ هذا الفعلَ من أين ثبت؟"، "وأين ثبوتُه في القرآن والحديث؟".

## لو فهم النَّاسُ هذه القاعدة فقط، لَنجَوا من مَكر هذه الضالّة

فإذا فهم النَّاسُ هذه القاعدةَ فقط، نجَوا من مَكر هذه الفِرقة، وَلْيقولوا لهم -وِفق ضابطة المناظرة-: إنَّ إثباتَ الحُرمة

والكراهة على ذمّتكم؛ فإن لم تستطيعوا إثباتَها بدليلٍ شرعي، فالإباحةُ الأصليّةُ تكفينا!.

وكثيراً ما يتفوَّهُ بعضُ العوام والجهالُ بـ"أنَّ قاعدةَ الإباحة الأصليّة تجري في أمر سكتَ عنه الشّرعُ، أمّا ذمُّ البدعة فقد نطقتْ به الأحاديثُ". فهذا الاعتراضُ أيضاً مدفوعٌ بالنَّظر إلى تحقيق البدعة، الذي مرَّ بنا في القاعدة الأُولى من هذا المختصر، حيث اتّضح لنا أنّه لا يستلزم مِن مجرّد إطلاق البدعة كوئها شرّاً، غيرَ أنّ الأمرَ المحدَث الذي ثبتَ شرُّه من الشّرع، فلا يقول أحدُّ بجوازِه واستحسانِه! أمّا الأمرُ المحدَث الذي لم يثبت عن الشّرع، لا خيرُه ولا شرُّه، فهو مباحٌ، ومن الظُّلم أن يحكمَ عليه بالكراهة والضلالة، ففي "فتح الباري": "البدعةُ إن كانت ممّا يندرِج تحت مستحسَنِ في الشّرع فهي حَسنةٌ، وإن كانت تندرِج تحت مستقبَح في الشّرع فهي مستقبَحةٌ، وإلّا فمِن قِسم المباح"".

<sup>(</sup>١) "فتح الباري" كتاب صلاة التراويح، تحت ر: ٢٠١٠، ٤/ ٢٩٤.

#### القاعدة الرّابعة

# يجوز الاستدلالُ بعموم النصّ وإطلاقِه من غير نكيرٍ

إِنّ الاستدلالَ بالعموم والإطلاق مازال سارياً في أهل الإسلام، منذ الصّحابة الكِرام ﴿ اللَّهِ عَلَى من غير نكيرٍ، وذلك كاحتجاج سيّدنا عمرَ ﴿ اللَّهُ على سيّدنا أبي بكرٍ في قِتال مانعِي الزّكاة، بقوله ﴿ أُمْرتُ أَن أقاتِل النّاسَ حتّى يقولوا: لا إلهَ إلّا الله ﴾ (١٠). قال بحر العلوم: "يعني أنّ القُدماءَ من الصّحابة والتابعين والمتأخّرين ومَن بعدهم، يحتجّون في الأحكام الشرعيّة بالعمومات، أي: بالألفاظ الدالّة عليها " ... إلخ. فلهذا نتعرّض له في المباحث التالية:

#### المبحثُ الأوّل

المطلقُ يطلَق على الوضع المتمكّن في أيِّ فردٍ من أفراد شيء، أو فردٍ شائعٍ مشهورٍ معروفٍ على الإطلاق، حسب مصطلح الأصول، خلافاً لاصطلاح المنطق، فعليك الانتباه إلى هذا الفرق بين المصطلحين؛ حتى لا يقدرَ المعترضُ على خداعك! ولتوضيح ذلك نضرب مثالاً، فنرى أنّ إطلاق حديث الرّسول على الرّسول الله الله كلّ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في "الصّحيح" كتاب الإيمان، ر: ١٢٤، صـ٣٦.

خمسٍ من الإبل شاة»(١) يزاحِم الأحاديثَ التي صرّحتْ بنفي الزّكاة في الإبل غير السّائمة، فخصوصيّةُ هذا الحكم بالسّائمة ثبتت بدليلٍ آخر.

#### المبحث الثاني

ولما ثبت أنّ العمل بالمطلق يقتضي الشُّيوع والإطلاق، بمعنى أنّ جميع مقيَّداته تصلح للعمل بها، ويقتضي جَريانَ الحكم، بالنظر إلى ذاته في جميع خصوصيّاته، وإن لم يمكن ذلك في بعضها للعوارض الخارجيّة، فالأصلُ في خصوصيّات المطلق أن تجريَ فيه أحكامُه، وقائلُه يُعَدُّ متمسِّكاً بالأصل؛ لأنّه لا يحتاج إلى دليلٍ في إثبات دعواه، بل المخالفُ هو الذي يحتاج إلى الدّليل في إثبات تخلُّفِه عن خصوصيّات المطلق.

فالصُّورة التي يجوز فيها مطلقُ ذكرِ الرَّسول عند أهل الإسلام بداهة، وهو المقرَّر عند المعترض أيضاً، ولا شكَّ أنّ مطلقَ تعظيم النبي على ثابتُ من الكتاب والسنة وإجماع الأمّة، ومع ذلك كلِّه مطالبةُ الدّليل منّا لإثبات ذكر "المولِد الشّريف" بالشّكل المخصوص، والقيام في مجلس المولِد النبّوي، خلافٌ لضوابط المناظرة!.

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في "المستدرَك" كتاب الزّكاة، ر: ١٤٤٣، ٢/ ٥٥٦، ٥٥٧.

وكذلك حكم مطلق تلاوة القرآن الكريم، وذكر ربّ العالمين، والصّلاة على رحمة للعالمين التصدّق، والتصدّق، وتكرار كلمة "لا إله إلّا الله" وغيرها من أعمال الخير، التي ثبتت خيريّتُها من الشّرع، وكذلك كلُّ أمرٍ خيرٍ في نفسِه، مُندرِجٌ تحت عامٍّ أو مطلَق، فلذا ليس على ذمّتنا إثباتُ الفاتحة إلى أرواح المسلمين، وغير ذلك من الأمور، بل على المانعين أن يأتوا بدليل المنع من القرآن والسنة وغيرهما من الأدلّة الشرعيّة!.

والاعتراضُ في أمثال هذه الأمور بـ"أنّه مِن أين تثبت هذه؟" و"أخبِرونا عمّا وردَ في القرآن والحديث؟" و"متى فعلَها الصّحابةُ والتابعون؟" و"مَن مِن المجتهدين أَمَر بذلك؟" وغير ذلك من الاعتراض، الذي ليس إلّا خطأً محضاً وتضليلاً للعامّة. فيكفينا ردّاً عليهم بـ"أنّ هذه الأمورَ خيرٌ، صرَّحَ القرآنُ الكريم بحُسن عمومِها وإطلاقها، فإن كنتم على خلاف ذلك، فأثبتوا المنعَ الصّريح الخاصّ بهذه الأمور، من الأدلّة الشرعيّة، وإلّا لن نعترف بها تتفوّهون به مقابلَ صراحة القرآن والحديث، إذَن فنحن المتمسّكون بالأصل الباهِر، وأنتم المخالفون للأصل والظاهِر".

#### المبحث الثالث

المصافَحةُ بعد صلاة الفجر والعصر، وصفَها الإمامُ النَّووي (العصر، وصفَها الإمامُ النَّووي وين والحَفاجي بالبدعة المباحة!! نظراً إلى التكرار وتعيينه بالوقت (السيخ أبو السعود بالسُنة!! نظراً إلى أنّه فردٌ من أفراد سنّة المصافَحة، ووصفَها البعضُ بالبدعة الحسنة!! نظراً إلى مجموع الجهتين، أو الوصف بالسُنة من وجه، وبالبدعة من وجه آخر.

ونقل الشّيخ وليُّ الله المحدِّث الدّهلوي -صاحب "حجّة الله البالغة" - قولَ الإمام النَّوَوي، وفرَّع حكمَ المصافَحة بعد صلاة الفجر والعصر، وسلم وقرّر بأنّ الأمرَ المشروع يبقى مشروعاً بعد التخصيص والتعيين أيضاً ".

وقال الملّا على القاري: "قلتُ: ويجوز العملُ بالحديث الضعيف، لا سيّا وقد ثبتَ روايتُه عن أكابر الصّحابة مطلقاً"(٤٠٠...إلخ.

<sup>(</sup>١) أي: في "الأذكار" كتاب السّلام والاستئذان، تحت ر: ٧٤٥، صـ٤٣٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: "نسيم الرياض" القسم ١، ٢/ ٣٢٧.

<sup>(</sup>٣) "المسوَّى شرح الموطَّأ" باب يستحب المصافحة والهدية، الجزء ٢، صـ٧٢١.

<sup>(</sup>٤) "فتح الرحمن في فضائل نصف شعبان" صـ٧١٣، ٧١٣ من المخطوط.

## الكلام في تخصيص بعض السُّوَر والأوراد والأذكار

فمن هنا اتّضح لنا أنّ تخصيصَ بعض الأمور، بدون اعتقاد وجوبِه ولُزومِه، جائزٌ ومشروع، مثل تخصيص بعض السُّور مع بعض الصَّلوات، وتخصيص بعض الأوراد والأذكار بوقتٍ، أو يومٍ، أو تاريخٍ، أو عددٍ، وتخصيص الوعظ بيوم الثلاثاء، أو الجمعة، وتخصيص إهداء الثواب إلى أرواح الأموات باليوم الثالث أو الأربعين من الوفاة، وتخصيص الفاتحة إلى حضرة سيّدنا الشيخ عبد القادر الجيلاني المُنَّ بالحادي عشر أو السّابع عشر من كلّ شهرٍ (۱۱)، وتخصيص الطعام ثواباً لأرواح الصّالحين، يجوز كلُّ ذلك، وهذا التخصيصُ غيرُ الواجب لا يؤثِّر أصلاً في خَيريّة الصّلاقِ، وتلاوة القرآن الكريم، والأذكار، والأوراد، والتصدُّق.

### المبحث الرّابع

أُولاً: هناك بعضُ النّاس جعلَ ما تركه النّبيُ ﷺ دليلاً شرعيّاً، ويرجِّحه على العمومات والإطلاقات، وبناءً على هذا يمنع

<sup>(</sup>١) أي: الفاتحة السنوية لسيّدنا الشيخ عبد القادر الجيلاني في الحادي عشر من شهر ربيع الثاني، كما هو معروف في بلاد الهند وجمهورية باكستان الإسلامية.

عن الاحتفالِ بالمولِد النّبوي، والقيامِ فيه، والفاتحةِ إلى الأموات، وغيرها من الحسنات والخيرات، التي هي ثابتةٌ من عمومات الشّرع وإطلاقاته، ويصفها بالضلالة، وقد مرَّ بنا بطلانُ هذا الهذيان الفكري، في القاعدة الأُولى عند تحقيق معنى "البدعة" من هذا المختصر، بأنّه إذا كان الفعلُ خيراً في نفسه، فلا يؤثّر فيه عدمُ تحقُّقِه في زمن النّبي، بل لا يؤثّر أيضاً عدمُ تحقُّقِه في القُرون الثلاثة.

ثانياً: بيان المعترض هذا يخالف نفسه؛ لأنّه على هذا التقدير تُصبح جميعُ الأمور التي تركَها النّبيُ في مُمّ راجتْ في عصر الصّحابة والتابعين، بدعةً ضلالةً ومكروهة، بل ومعصيةً! فتعظيمُ شعائرِ الله، وذكرُ الله ورسولِه، وتلاوةُ القرآن الكريم، والصّلاةُ على النّبي في والتصدّق، وغيرُها من الأمور التي ذكر الشّرعُ أحكامَها عموماً وإطلاقاً، تجوز بأيّة كيفيّةٍ وصورةٍ ووقتٍ شاء فاعلُها، بشرط أن لا يخالفَ الشّرع، والعملُ بها عينُ العمل بالحكم الإلهي.

# خلاصة الكلام

أحكام النّصوص تبقى على العموم والإطلاق، ما لم يثبت تخصيصُها من الشّرع بوقتٍ وحالةٍ وغيرهما، ولم تقصرها مخالفة القياس على المورد؛ فإنّ علماء الأصول لا يعتبرون خصوصَ السّبب،

ولا يرَون أحاديثَ الآحادَ صالحةً لتخصيص العامّ، فكيف يخصَّص إطلاقُ الأحكام وعمومُها بظُنونٍ فاسدة من المعترِض ...؟!

ومن العَجب! أنّ المعترضين أنفُسهم يستندون بعموم البدعة وإطلاقها في مئاتٍ من المواضع، ويطالبون منّا الصّريح الخاصّ من القرآن والحديث الصّحيح في كلّ مسألة، ويطالبون دليلاً مستقلاً على جواز كلّ جزئيًّ وإباحتِه، ولا يقبلون ما استدلّ به الأئمةُ من عموم آيات وأحاديث وإطلاقاتها ...!

فياليت هذا المعترض يُنصِف أكابرَ الأمّة! ويقبل لهم ما يقبل لنفسِه؛ فإنّنا رأينا المعترض يستند لإثباتِ البدعة بدليل الترك فقط وهو أن يتركَ النبيُّ أمراً مّا ولا يفعله، وليس في الكتاب أو السنّة ما يدلّ على حُكمِه ويحتجّ علينا بهذا الدّليل، ولا يرى حاجة بعد ذلك إلى دليلٍ آخر لإثبات الحُرمة والكراهة والمنع، ولكنّه لا يقبل هذا الدّليلَ من سَلَفنا السّابقين حينها يستدلّون به، فهل هذا من الإنصاف والعدل ...؟! وليس هذا فحسب، بل المعترض لا يقبل آراءَهم المؤيّدة بالقرآن والسنّة الصّحيحة، إلّا إذا دليلُها واضحاً في نفس الجزئيّة التي يستدلّ عليها، فلهاذا هذه المفارَقة والكيل بمكيالين ...؟!

#### القاعدة الخامسة

## الفعل الحسن لا يصير مذموماً بمقارَنة الفعل القبيح

الفعل الحَسن لا يصير مذموماً بمقارَنته بالفعل القبيح، إن لم يكن حُسنُه مشروطاً بعدَمه، كما في حديث الوليمة الذي ورد فيه أنّ «شرّ الطعام طعامُ الوليمة» (١٠)، ومع ذلك وردَ التأكيدُ على قبول الضِيافة، وورد أيضاً اعتراضٌ شديد على الإنكار.

وفي "ردّ المحتار" في باب زيارة القبور: "قال ابنُ حجر [المكّي] في "فتاواه" ولا تُترك لما يحصل عندها من المنكرات والمفاسِد؛ لأنّ القُربة لا تُترك لمثل ذلك، بل على الإنسان فعلُها وإنكارُ البِدَع، بل وإزالتُها إن أمكن، قلتُ: ويؤيِّد ما مرَّ من عدم ترك اتباع الجنازة، وإن كان معها نساءٌ نائحات "" انتهى ملخصاً.

فالأصلُ في هذا الباب أن يُستحسنَ ما كان حَسناً، ويمنعَ ما كان قبيحاً، ويكرهَ ما لم يقدر على منعه، أمّا إذا ارتكب العامّةُ فعلاً

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في "الصّحيح" كتاب النكاح، ر: ١٧٧ ٥، صـ٩٢٥.

<sup>(</sup>٢) "الفتاوى الكبرى الفقهية" كتاب الصّلاة، ٢/ ٢٤.

<sup>(</sup>٣) "ردّ المحتار" كتاب الصّلاة، باب صلاة الجنائز، ٥/ ٣٦٦.

قبيحاً مع الفعل الحسن، وجعلوهما لازمَين، ولا يفعلون الخيرَ إلّا ومعه الشّر، ففي هذه الحالة يحقّ لحُكّامِ الشَّرع أن يمنعوا الأصل؛ نظراً إلى المصلحة، كما منع بعضُ العلماء بعضَ الأمور والأفعال بهذا النظر، إلّا أنّه في عصرنا هذا، حيث قلَّتْ رغبةُ العامّة في الخير، وابتعدوا عن الدِّين، وهربوا كُلّياً من تحقيق المسائل، لا يسألون أحداً، ولا يعملون بقول أحدٍ، فتكون أكثرُ أفعالهم متصفة بالفساد، ولا يُبالون بالترك، فأصبح الآنَ المنعُ عن الأصل خلافاً للمصلحة، لذلك منع العلماءُ عن منع أمورٍ كانت خيراً في نفسها وكُرهتْ للعوارض الخارجة، كما مرَّت عبارةُ "الدر المختار": "أمّا العوامُ فلا يُمنعون من تكبير ولا تنفُّل أصلاً؛ لقلّة رغبتِهم في الخيرات"(".

وعلى هذا الأساس كتب صاحبُ "البحر الرّائق": "كُسالى القَوم إذا صلَّوا الفجرَ وقتَ الطلوع، لا ينكر عليهم؛ لأنّهم لو مُنعوا يتركونها أصلاً، ولو صلَّوا يجوز عند أصحاب الحديث، وأداءُ الجائز عند البعض أولى من الترك أصلاً"(").

<sup>(</sup>١) "الدرّ" كتاب الصّلاة، باب العيدين، ٥/ ١١٨.

<sup>(</sup>٢) "البحر" كتاب الصلاة، ١/ ٤٣٧.

قواعد أصولية \_\_\_\_\_\_\_ ١

فالمعترض لماذا لا يفكِّر أنَّ النَّاسَ إذا تركوا أعمالَ الخير التي مرَّ بنا ذكرُها، فإلى أين يتوجِّهون! والمالُ الذي يُنفِقونه في اعتقاد الأنبياء والأولياء الصَّالحين، قد يذهب في أعمالٍ شنيعة في حالة الفراغ!.

#### القاعدة السادسة

# ضابطة في التشَبُّهِ بالكفّار والمبتدعين

المنع من التشَبُّهِ بالكفّار والمبتدعين موقوفٌ على عدةِ أمور:

الأوّل: النيّةُ وقصدُ التشبُّه؛ لأنّ الأعمالَ بالنيّات، ولكلِّ امرئٍ
ما نَوى، وفي "الأشباه": "الأمورُ بمقاصدِها"(". وفي "الدرّ المختار"
ناقلاً عن "البحر"(": "فإنّ التشبُّه بهم لا يُكره في كلّ شيءٍ، بل في
المذموم وفيها يُقصد به التشبُّه"(". أمّا ما ورد المنعُ عن التشبُّه في حديث:
«مَن تشبّه بقوم فهو منهم»("، وحديث: «ليس منّا مَن تشبّه بغيرنا»،

<sup>(</sup>١) "الأشباه" الفنّ ١، القواعد الكلية، القاعدة ٢، صـ٢٢.

<sup>(</sup>٢) "البحر" كتاب الصلاة، باب ما يفسد الصلاة وما يكره فيها، ٢/١٨.

<sup>(</sup>٣) "الدر" كتاب الصلاة، باب ما يفسد الصلاة وما يكره فيها، ٤/ ٨٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في "السنن" كتاب اللباس، ر: ٤٠٣١، صـ٥٦٩.

وحديث: «لا تشبّهوا باليَهود ولا بالنّصارى»(۱) وغيرِها من الأحاديث مثلاً، فالتشبُّهُ فيها من باب التفعُّل، وخاصيتُه التكلُّفُ، كتمرّضَ وتكوَّف، أي: أظهَر نفسَه مريضاً وكُوفيّاً ولم يكن.

وكثيرٌ من العبادات ومئاتٌ من معامَلات المسلمين، تتشابَه مع معاملات المبتدعين والكفّار، فبدُون القصد والنيّة لا يحكم عليها بالحرمة والكراهة باتّفاق الفريقين، بل قلَّما تجد فرائضَ الإسلام وواجباتِه ما تخلو من أمثال هذه المشابَهة والاتّحاد، حيث أنّ للمسلمين صوماً، وللهندوس أيضاً صومٌ يسمُّونه "بَرتْ"، والكفّارُ أيضاً يسجدون لمعبودهم الباطل ويطوفون حولَه، وهذه الأعمالُ كانت رائجةً في مُشركي العرب أيضاً.

الثاني: يجب في التشبُّه أن يكونَ شِعارَ دينِهم، وصرَّح به العلماء، ففي "شرح الفقه الأكبر": "إنّا ممنوعون من التشبُّه بالكفّار وأهل البدعة في شِعارهم، لا منهيُّون عن كلّ بدعةٍ، ولو كانت

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في "الجامع" أبواب الاستيئذان والآداب، ر: ٢٦٩٥، صـ ٦١١، ٦١١.

مباحةً، سواءٌ كانت من أفعال أهل السنة، أو من أفعال الكَفَرة وأهل البدعة، فالمدارُ على الشِّعار "(١) أي: شِعار دِينهم.

الثالث: لا يُتصوّر تخصيصُ فعلٍ بالفِرقة المخالفة والمنعُ للتشبّه، إلّا إذا كان إحداثُ الفعل من قِبلهم، وإلّا ليس علينا أن نتركَ عاداتِنا لمجرَّد أنّ أهلَ البدعة من الكفّار اختاروها، تقليداً لنا واقتداءاً بِنا، كما راجَ الآنَ من اتّخاذ العمامةِ لدَى الهندوس وغيرهم، فلا ينبغي للمسلم أن يتركَها، لأجل اختيار الكفّار لها، ولن يُعَدَّ المسلمُ المتعمِّم من الفِرقة المخالفة للإسلام.

### مبحث في تغيُّر عادات الكفّار والمبتدعين في الفعل

الرّابع: إذا تغيّرت عاداتُ الكفّار والمبتدعين في فعل، أو لم تبق خصوصيّةُ الفعل بهم لرَواجِه، حتّى لم يُعَدّ من شِعارهم، فتغيّر حكمُه أيضاً، فقال الإمام القسطلاني ": "أمّا ما ذكره " ابنُ القيّم من قصّة اليهود، فقال الحافظُ ابن حجر: إنّما يصحّ

<sup>(</sup>١) "شرح الفقه الأكبر" صـ ٤٩٦.

<sup>(</sup>٢) "المواهب" المقصد ٣، الفصل ٣، النوع ٢، ٦ / ٣١١.

<sup>(</sup>٣) أي: في "زاد المعاد" فصول في أموره الخاصة به من نسبه، ١/ ١٣٦، ١٣٧.

ء ؛ \_\_\_\_\_\_ قواعد أصولية

الاستدلالُ به في الوقت الذي تكون الطَّيَالِسَةُ (١) من شِعارهم، وقد ارتفع ذلك في هذه الأزمِنة، فصار داخلاً في عموم المباح، وقد ذكره ابنُ عبد السّلام الله في في أمثِلة البدعة المباحة "(١).

#### القاعدة السابعة

## قد يحصل العَظَمةُ والاحترامُ للزّمان والمكان إذا نُسِبًا إلى شيءٍ عظيم

إنّ الزّمانَ والمكان يُحصل لهما الشّرفُ والاحترامُ والعظَمةُ من حيث الإضافة والنّسبة إلى شيءٍ شريفٍ محترم، فعندئذ الطاعةُ والعبادةُ في ذلك المكان والزّمان أكثرُ نفعاً، والبركاتُ والأنوارُ مضاعفةٌ فيهما، فللعمل الصّالح أثرٌ جميلٌ في حضرة الأنبياء والصّالحين، وبعد وفاتهم عند مَشاهِدهم وضرائحهم.

وهذا هو حكم جميع الأشياء التي تُنسَب إلى شريفٍ وعظيم؛ فليست عظمةُ الحرمَين المكرّمَين إلّا لإضافتهما إلى حضرة

<sup>(</sup>۱) "الطيالسة: جمع طيلسان وهو الثوب الذي له علم وقد يكون كساء". "فتح الباري" كتاب اللباس، باب لبس الحرير للرجال، وقدر ما يجوز منه، تحت ر: ٥٨٣٠، ٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) "فتح الباري" كتاب اللباس، باب التقنع، تحت ر : ٥٨٠٧ ، ١٠/ ٣١٠.

الله تعالى، وإلى جناب الحبيب المصطفى الله تعالى، وإلى جناب الحبيب المصطفى الله وكذلك شرف الحاصلة بالإضافة يتضاعف ثواب الطاعة فيها، وكذلك شرف العصر النبوي وعظَمة أهل زمانه، وزيادة الثواب فيه للصّحابة الكرام، من البديهيّات، وهو كها أشيرَ إلى ذلك بعموم لفظ: ﴿ جَا وُوكَ فَي قولِه تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذِ ظَّلَمُوْا أَنفُسَهُمْ جَا وُوكَ فَاسْتَغْفَرُ وَا الله وَاسْتَغْفَرُ الله وَاسْتَغْفَرُ الله وَاسْتَغْفَرُ الله وَاسْتَغْفَر الله عناب الحبيب المصطفى الله النساء: ٦٤] فالحضور إلى جناب الحبيب المصطفى الله والاستغفار في حضرته، يؤثّران إيجاباً في قبول التوبة تماماً.

وكذلك ثبت من قولِه تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيْهِ الْقُرْآنُ ﴾ [البقرة: ١٨٥] أنّ نزولَ القرآن هو الذي شرَّف شهرَ رمضان بعبادة الصَّوم، وميَّزه عن غيره من الشُّهور. وقد ثبتَ من حديث: «كان رسولُ الله عَنْ أُجودَ النَّاس، وكان أُجودَ ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريلُ عَنْ ، وكان يلقاه في كلّ ليلةٍ من رمضان، فيُدارِسه القرآنَ» (۱۰).

(١) أخرجه البخاري في "الصحيح" كتاب بدء الوحي، ر: ٦، صـ٧.

وانظر إلى قوله تعالى: ﴿وَاتَّخِذُوْا مِن مَّقَامِ إِبْرَاهِيْمَ مُصَلّى ﴾ [البقرة: ١٢٥] حيث جعلَ الله تعالى ذلك الحجر -الذي قام عليه سيّدُنا إبراهيم ﴿ حينها بنَى الكعبة وأذّنَ للحجّ - مصلّى للنّاس، وجعلَ فيه أثراً لقدميه، فقال الشّيخ عبد العزيز -ابن الشّيخ وليّ الله، صاحب "حجّة الله البالغة" - في تفسير الآية: "إنّ القيامَ عند هذا الحجر والعبادة عنده، كان كالحضور والعبادة لله في قُرب سيّدنا إبراهيم ﴿ الله البالغة ت قوله تعالى: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِن شَعَائِر الله ﴾ [البقرة: ١٥٨]: "إنّ الصَّفا لم تُصبح شِعاراً من شَعائر الله إلّا ببركة السيّدة هاجر ﴿ فَيْنَا الله الفرجتُ لها قربةٌ خاصّةٌ إلى حضرة الله تعالى عند هذين الجبلين، وهنالك انفرجتْ لها غيومُ المصائب"".

وقال تعالى: ﴿إِنَّ آيَةَ مُلْكِهِ أَن يَّأْتِيَكُمُ التَّابُوْتُ فِيْهِ سَكِيْنَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِّمَّا تَرَكَ آلُ مُوسَى وَآلُ هَارُوْنَ تَحْمِلُهُ الْمَلآئِكَةُ ﴾ مِّن رَبِّكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِّمَّا تَرَكَ آلُ مُوسَى وَآلُ هَارُوْنَ تَحْمِلُهُ الْمَلآئِكَةُ ﴾ [البقرة: ٢٤٨]، قال المفسِّرون تحت هذه الآية: "إنّه كانت في هذا التابوت من بركات موسى وهارون عَلَيْهِ، وكان بنو إسرائيل

(١) "التفسير العزيزي" (مترجم) سورة البقرة، تحت الآية: ١٢٥، ١/ ٧٦٦.

<sup>(</sup>٢) "التفسير العزيزي" (مترجم) سورة البقرة، تحت الآية: ١٢٥، ١/ ٨٩٤.

يتباركون بها ويتوسّلون في الحُروب، فكانوا يظفرون بالفُتوحات فيها ببركات ما تركه موسى علين في هذا التابوت"().

وكذلك هناك كثيرٌ من الأحاديث الصّحيحة دالّة على هذا المّدّعى صراحةً، بأنّ الاهتهام بالحسَنات في الأوقات المباركة يفيد أكثر، كما روى النّسائي أنّ النّبيَ قال: «خيرُ يومٍ طلعتْ فيه الشّمسُ يومُ الجمعة، فيه خُلِق آدم» ((). وقال المّلا علي القاري تحت قوله عليه وُلدتُ، وفيه هاجَرتُ»: "وفي الحديث دلالةٌ على أنّ الزّمانَ يتشرّف لما يقعُ فيه، وكذا المكانُ "().

<sup>(</sup>١) انظر: "معالم التنزيل" سورة البقرة، تحت الآية: ٢٤٨، ١/ ٢٢٩. وكذا في "لباب التأويل" و"التفسير الكبير".

<sup>(</sup>٢) "سنن النَّسائي" كتاب الجمعة، ر: ١٣٦٩، الجزء ٣، صـ٨٨، ٨٩.

<sup>(</sup>٣) "المرقاة" كتاب الصوم، ٤/ ٥٤٣، تحت حديث: «فيه ولدتُ، فيه أُنزل عليَّ».

أحبُّ أن تأتيني فتصلي في منزلي، فأتخذُه مصلي "(() وفي رواية: «فخطً لي خطاً) (()) قال الإمامُ النَّووي في "شرحه": "من فوائد هذا الحديثِ التبرّكُ بآثار الصّالحين، وإقامةُ الصّلاة حيثها صلَّوا"(").

<sup>(</sup>١) "صحيح مسلم" كتاب الإيمان، ر: ١٤٩، صـ٨٨.

<sup>(</sup>٢) أبو نعَيم في "معرفة الصحابة" باب العين، ر: ٢٣٣٣، ر: ٥٥٨٠ ، ٥٨/٤.

<sup>(</sup>٣) "شرح صحيح مسلم" كتاب الإيهان، الجزء ١، صـ ٢٤٤.

<sup>(</sup>٤) "شعب الإيهان" الباب ٢٣، ر: ٣٨٧٤، ٣/ ١٤٢٠.

<sup>(</sup>٥) "ط" كتاب الحظر والإباحة، ٤/ ٢٠٢، ٢٠٣ ملتقطاً.

<sup>(</sup>٦) "كشف الغمّة" كتاب الصّلاة، باب آداب الصّلاة...، الجزء١، صـ١١٧.

وفي "جذب القلوب": "إنّ أميرَ المؤمنين سيّدنا عمرَ اللهِ اللهُ الل

أمّا أقوالُ أئمّة الدِّين والعلماء المحقِّقين في هذا الشَّأن، فقال الإمامُ العَيني في "شرح صحيح البخاري": "إنّ التبرُّكَ بموضع الصّالحين مستمرُّ منذ عهد الصّحابة"".

#### القاعدة الثامنة

# تعامُل أهل الإسلام حجّةٌ شرعيّة

ما يتعاملُ به الخواصُّ والعوامُ من أهل الإسلام، هو أصلُّ شرعيُّ، تتفرَّع منه مئاتُ من الجزئيّات في كتب الفقه، وعليه البِناءُ في كثيرٍ من الأمور الدِّينية، فقال اللهُ تعالى: ﴿ وَمَن يُّشَاقِقِ الرَّسُوْلَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْمُدَى وَيَتَبَعْ غَيْرَ سَبِيْلِ الْمُؤْمِنِيْنَ نُولِّهِ مَا تَولَى وَنُصْلِهِ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْمُدَى وَيَتَبَعْ غَيْرَ سَبِيْلِ الْمُؤْمِنِيْنَ نُولِّهِ مَا تَولَى وَنُصْلِهِ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْمُدَى وَيَتَبَعْ غَيْرَ سَبِيْلِ الْمُؤْمِنِيْنَ نُولِّهِ مَا تَولَى وَنُصْلِهِ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْمُدَى وَيَتَبعْ فَيْرَ سَبِيْلِ الْمُؤْمِنِيْنَ نُولِّهِ مَا تَولَى وَنُصْلِهِ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْمُدَى وَيَتَبعْ فَيْرَ سَبِيْلِ المُؤْمِنِيْنَ نُولِّهِ مَا تَولَى وَنُصْلِهِ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْمُدَى وَيَتَبعْ فَيْرَ سَبِيْلِ اللهُ عَلْمَ لَاللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) "جذب القلوب" الباب ٩، مسجد القباء، صـ ١٢٣، ١٢٣.

<sup>(</sup>٢) "عمدة القارى" كتاب الصّلاة، ٣ / ٥٦٨.

الرّائج بين المسلمين، يسمَّى طريق المسلمين وسُنتَهم، كما في "الدرّ المختار": "وجاز قيدُ العبد تحرُّزاً عن التمرُّد والإباق، وهو سُنةُ المسلمين في الفُسّاق"(١).

وفي حديث ابن ماجه: «اتبعوا السّوادَ الأعظم؛ فإنّه مَن شَذَّ في النّار»(") فالإمامُ الأعظم أبو حنيفةَ ﴿ يعتمِد كثيراً على عُرف أهل الإسلام وعاداتِهم، كما في "الهداية": "ما لم ينصّ عليه فهو محمولٌ على عادات النّاس"(". وفيه أيضاً: "لأنّه هو المتعارف فينصرف المطلقُ إليه"("). وفي "البِرجَندي": "العُرف أيضاً حجّةُ بالنّص، قال: «ما رآه المسلمون»(") ... إلخ"(").

<sup>(</sup>١) "الدرّ" كتاب الحظر والإباحة، فصل في البيع، ٥/ ٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: "المشكاة" كتاب الإيمان، ر: ١٧٤، ١/ ٩٧، نقلاً عن ابن ماجه.

<sup>(</sup>٣) "الهداية" كتاب البيوع، باب الرباء، الجزء ٣، صـ٦٣.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، بتصرّف.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبَراني في "المعجم الأوسَط" باب الزاي، ر: ٣٦٠٢، ٢/ ٣٨٤. وأخرجه الإمام أحمد في "المسند" ر: ٣٦٠٠، ٢/ ١٦.

<sup>(</sup>٦) "شرح النقاية" كتاب البيع، فصل الربا، الجزء ٣، صـ٣١.

فيحبُّ العلماءُ الكِرام موافَقةَ النَّاسِ في المجالِس، في الآداب والأخلاق وغيرها من الأمور، التي لم يرد فيها المانعُ الشّرعي، ويمنعون عن المخالَفة، كما صرَّح به الإمامُ الغزالي'' واستدلّ بحديث: «خالِقوا النَّاسَ بأخلاقهم»'' وما رواه ابن مسعود عن

(١) "إحياء العلوم" كتاب آداب السماع، الباب ٢، المقام ٣، الأدب ٥، ٢/ ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في "المستدرك" كتاب معرفة الصحابة، ر: ٥٤٦٤، ٦/ ٢٠١٩. [لا يروى هذا الحديث عن أبي ذرّ إلّا هذا الإسناد (أي: بطريق أبي توبة قال: نا يزيد بن ربيعة، عن أبي الأشعَث الصنعان، عن أبي عثمان النهدي، عن أبي ذرّ) تفرّد به أبو توبة. ("المعجم الأوسط" من اسمه أحمد، تحت ر: ٧٤٠، ١/١٤٧). وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخَين ولم يخرجاه. اهـ. وقال الذهبي: ابن يزيد لم يخرجوا له [هاهنا خطأ في ذكر اسم الرَّاوي، فذكر ربيعةُ بن يزيد -وهو ضعيفٌ متروكٌ- مكان يزيد بن ربيعة الذي هو من الثقاة، والله تعالى أعلم]. ("المستدرَك" كتاب معرفة الصحابة، تحت ر: ٥٤٦٤، ٦/ ٢٠١٩). ورواه البزّار، وفيه يزيد بن ربيعة وهو متروك، وقال ابن عدى: أرجو أنَّه لا بأسَ به. ("مجمع الزوائد" كتاب الفتن، باب في أيّام الصبر وفي مَن يتمسّك بدينه في الفتن، تحت ر: ١٢٢٢، ٧/٣٩٣). وهناك بعض الأحاديث بنفس المفهوم، مثل ما أخرجه الطبراني وأبو الشيخ عن ابن مسعود مرفوعاً: «خالط الناس بها

النّبي الله حَسن الله حَسنا، فهو عند الله حَسن الله حَسن الله حَسن الله حَسن الله عند الله حَسن الله

### عادةُ القَوم وعُرفُهم، وما يتعاملون به، معتبَرٌ شرعاً

وخلاصةُ الكلام: أنّ عاداتِ القوم، وأعرافَهم، وما يتعاملون به، معتبَرٌ شرعاً، ويُعَدُّ دليلاً شرعيًا، ويكفي الاستدلالُ والاحتجاجُ به

=

يشتهون ودينك فلا تكلمه»، ونحوه عن علي رفعه: «خالق الفاجرَ مخالَقةً، وخالِصِ المؤمنَ مخالَصةً، ودينك لا تسلمه لأحد»، وفي حديث أوّله: «خالِطوا النّاسَ على قدر إيهانهم». ("كشف الخفاء" حرف الهمزة، الهمزة مع الميم، تحت ر: ٢٢٧/١).

(۱) "المعجم الأوسط" باب الزاي، من اسمه زكريّا، ر: ٣٦٠٢، ٢/ ٣٨٤، عن عبد الله بن مسعود. "قد صحّ عن ابن مسعود مرفوعاً". ("كشف الخفاء" حرف الهمزة، حرف الهمزة مع الكاف، تحت ر: ٥٠٤، المعرف الحفاء" حرف الميم، تحت ر: ١٩٧٨). وهو موقوف حسن. ("المقاصد الحسنة" حرف الميم، تحت ر: ٣٥٩، صـ٣٧٤). وقد صحّ عن ابن مسعود مرفوعاً وموقوفاً. ("الأسرار المرفوعة" حرف الهمزة، ر: ٢٢٤، صـ٣٤). والمراد بالمسلمين زبدتُهم وعمدتُهم، وهم العلماء بالكتاب والسنّة الأتقياء عن الحرام والشبهة. ("مرقاة المفاتيح" كتاب الصلاة، باب التنظيف والتبكير، الفصل ١، تحت (: م١٣٨٥، ٣/ ١٣٨٥).

عند عدم اصطدامه بدليلٍ أقوى أو مساوٍ له، فلا يُمنع الاحتجاجُ بالعُرف لعدم نقل العمل به في القُرون الثلاثة؛ فإنّ العلماء قد استدلّوا به في مئاتٍ من الأمور غير الرائجة في القُرون الثلاثة، وحكموا بالاستحسانِ والجوازِ على كثير من الأمور، مع أنّها بدعةٌ ومحدَثة.

#### القاعدة التاسعة

# قول الجُمهور حجّةٌ شرعيّة كإجماع الأمّة

قولُ الجُمهور والأكثرِ حجّةٌ شرعيّةٌ مثل قول الجميع، وغالبُ الأمر أنّ ذلك قطعيٌّ وهذا ظنّيُّ، فجاء في الآية الكريمة: ﴿وَيَتَبَعْ غَيْرَ سَبِيْلِ الْـمُؤْمِنِيْنَ ﴾ [النّسآء: ١١٥]، ويكفي في إثبات هذه القاعدة ما رواه ابنُ ماجه (١)، وما أُثِر عن ابن مسعود؛ لأنّه كها يطلق "سنةُ المسلمين وسبيلُهم" على عادات المسلمين وطُقوسِهم، كذلك يصحّ إطلاقُه على قول الجُمهور والأكثر.

<sup>(</sup>١) أي: في "السنن" مقدّمة المؤلّف، ر: ٤٢، صـ١٧.

وكذلك يطلق عليه «ما رآه المسلمون» (١٠٠٠.. كما أُثِرَ عن ابن مسعودٍ، أمّا الحديثُ فصريحٌ في اتّباع الأكثر، قولاً كان أو فعلاً؛ لأنّ المتبادرَ من السّواد الأعظم الجماعةُ الكثيرة، فنقلَ الطِيبي عن "المفرَدات" (١٠ قائلاً: "والسّوادُ يُعبَّر به عن الجماعة الكثيرة" ووردَ في الحديث بلفظ: «عليكم بالجماعة والعامّة» وكثيراً ما تُستعمل كلمة: "العامّة" بمعنى "الأكثر".

والرّوايةُ الثانية لابن ماجه حيث صرّح بـ «إنّ أمّتِي لا تجتمعَ على الضلالة، فإذا رأيتم اختلافاً فعليكم بالسّواد الأعظم»(٥٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في "المعجم الأوسط" من اسمه زكريا، ر: ٣٦٠٢، ٢/ ٣٨٤. والإمام أحمد في "المسند" ر: ٣٦٠٠، ١٦/٢.

<sup>(</sup>٢) "معجم مفردات ألفاظ القرآن" السين، صـ٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) "الكاشف عن حقائق السنن" كتاب الإيهان، الفصل ٢، تحت ر: ١٧٤ ، ١/ ٣٣٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد في "المسند" مسند الأنصار، ر: ٢٠٩٠، ٨/ ٢٣٨.

<sup>(</sup>٥) "سنن ابن ماجه" كتاب الفتن، ر: ٣٩٥٠، صـ ٦٦٩. وهناك بعض الأحاديث بنفس المفهوم، مثل ما رواه سليان المدني عن عبد الله بن دينار، عن ابن عمر: أنّ رسول الله على قال: "إنّ الله لا يجمع أمّتي» -أو قال: "أمّة [محمّد] على ضلالة، ويدُ الله على الجاعة، ومَن شذّ شُذّ إلى النّار».

#### القاعدة العاشرة

## استنباطُ المسائل واستخراجُ الأحكام، ليس من خصوصيّة المجتهد

الاستدلالُ بدلالة النّص وبالعلّة المنصوصة، وإجراءُ الحكم الكُلّي في جزئيّاتِه، وتصريحُ المبهَات، وتفصيلُ مجمَلات المجتهِد واستخراجُ الجزئيّات بدلالة المساواة، والاستنباطُ بأصول المجتهِد في الأحكام التي لا نصَّ فيها منه، وفي الوقائع والحوادث غير الموجودة في زمنه، وفهمُ الأحكام من الظاهر والنّص والمحكم والمفسّر، واستخراجُ النتيجة من المقدّمات المنصوصة برعاية شرائط القياس الاقتراني والاستثنائي، كلُّ ذلك ليس مخصوصاً بالمجتهِد. قال العلّامة الطحطاوي في باب تسمية مبدأ الكتب جواباً عن سؤال: "هل استنباطُ الحكم الشّرعي من الأدلّة منصبُ المجتهِد

[قال أبو عيسى]: هذا حديثٌ غريبٌ من هذا الوجه، وسليهان المدني هو عندي سليهان بن سفيان، وقد روى عنه أبو داود الطيالسي وأبو عامر العقدي وغير واحدٍ من أهل العلم. ("سنن الترمذي" أبواب الفتن، باب [ما جاء] في لزوم الجهاعة، ر: ٢١٦٧، صـ ٤٩٨).

فقط؟" فقال: "وأمّا فهمُ الأحكام من نحو الظاهر والنّص والمفسّر فليس مختصُّ به، بل يقدر عليه العلماءُ الأعَمّ منه"().

وقال الإمامُ الشَّعراني في "الميزان": "فكما أنّ الشَّارعَ بيّن لنا بسُنته ما أجمل من القرآن، فكذلك الأئمّةُ المجتهدون بيَّنوا لنا ما أجمل من الأحاديث الشّريفة، ولو لا بيائهم لنا ذلك، لبقيت الشّريعةُ على إجمالها، وهكذا القولُ في أهل كلّ دَورٍ بالنِّسبة للدَّور الذي قبلَهم إلى يوم القيامة"(").

# القاعدة الحادية عشرة تعامُل أهل الحرمَين الشّريفَين حجّة

الأمرُ الذي يتعامل به أهلُ الحرمَين الشّريفَين "أي: ما يَعمل به خواصُّهما وعامّتُهما، أو علماؤُهما وأئمّتُهما وأعيانُهما بالاتفاق

<sup>(</sup>١) "حاشية الطحطاوي على الدر" خطبة الكتاب، ١/ ٥.

<sup>(</sup>٢) "الميزان الكبرى" الجزء ١، صـ ٤٦.

<sup>(</sup>٣) وطبعاً المرادُ به أهلُ الحرمَين القدماء من أهل السنّة والجماعة الماتُريديّة والأشاعرة، والذين هم أهل المذاهب الأربعة الفقهيّة، وليس المرادُ به

ويعتادون به، فهو حجّة يحتجّ به الفقهاءُ الذين يُعتمَد عليهم، والعلماءُ الذين يُستند إليهم، ويكرهون مخالفتَه، كما احتجّ به الإمامُ أبو يوسف والإمامُ الشّافعي في مسألة أذان الفجر، ففي "الهداية": "ولا يؤذّن لصلاةٍ قبل دخولها ويعاد في الوقت؛ لأنّ الأذانَ إعلامٌ، وقبل الوقت تجهيل. قال أبو يوسف وهو قولُ الشّافعي: يجوز للفجر في النّصف الأخير من اللّيل؛ لتوارُث الحرمَين"(۱).

وفي "تحفة البَررة": "وما وقع في بعض الرّوايات المنعُ من زيارة القبور في يوم الجمعة قبل الصّلاة، فلا أصلَ لها؛ لأنّها مخالفٌ لعادة أهل الحرمين". انظر! كيف جعلتْ هنا مخالفة أهل الحرمين سبباً لعدم الأخذ بالرّواية.

وفي "شرح الكنز" للعَيني: "الاستراحةُ على خمس تسبيحاتٍ [أي: في صلاة التراويح] يُكره عند الجُمهور؛ لأنّه خلافُ فعل

=

المسلّطين المتطرّفين المتشدّدين المنحرفين عن العقيدة الوسطيّة المعتدلة السّليمة، والذين خرّبوا سُمعة المسلمين في العالم بتطرّفهم.

<sup>(</sup>١) "الهداية" كتاب الصلاة، الجزء ١، صـ٥٣ ملتقطاً وبتصرّف.

الحرمَين "(۱). وفي حديث: «إنّ الإيهانَ ليأرزُ إلى المدينة» (۱) ... إلخ، دلالةٌ على الدّعوى، فقال العلّامة القُرطبي: "وفيه تنبيهٌ على صحّة مذهبِهم وسلامتِهم من البِدَع، وأنّ عملَهم حجّةٌ في زمانِنا هذا "(۳).

ولا يبطل مدّعانا بغلبة المتطرّفين المتشدّدين في الحرمين الشريفين، ولا لها أثرٌ في إبطال المدّعَى، والتحقيق أنّنا لا نعتبر أهل الحرمين معصومين كالأنبياء، كها لا نعتبر تعامُلَهم واتّفاقهم حجّة قطعيّة كقول الله ورسوله، بل لا نعتبره مُساوياً لإجماع الأمّة، ولا نعتقد أنّ كلّ واحدٍ منهم مستقلٌ في فهم الشرعيّات، ومماثِلُ للمجتهد المطلق، بل اعتبرناه حجّة شرعيّة عند عدم مُعارضته لدليلٍ آخر، كها اعتبر الأئمّة المجتهدون بها تعامل به أهلُ الحرمين، واستخرجوا به مسائل، وكذلك ظاهرُ النُّصوص يؤيِّد ذلك، ولذا خالفتُه بدون دليل قوي يُكرَه.

<sup>(</sup>١) "رمز الحقائق" كتاب الصلاة، صـ٤٠ بتصرّ ف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في "الصحيح" كتاب الإيمان، ر: ٣٧٤، صـ٧٥.

<sup>(</sup>٣) "المفهم" كتاب الإيمان، تحت ر: ١١٦، ١/ ٣٦٤ ملتقطاً بتصرّ ف.

#### القاعدة الثانية عشرة

## الإجماعُ السُّكوتي معتبرٌ شرعاً

اتفاقُ طائفةٍ مخصوصةٍ من أهل الإسلام على قولٍ أو فعل، وسُكوتُ الباقين، إجماعٌ سُكوتِ، وهو حجّةٌ شرعيّة عند الحنفيّة والجُمهور، ففي "نور الأنوار": "أي: يتّفق بعضُهم على قولٍ وفعل، ويسكت الباقون عنهم، ولا يرُدُّون عليهم بعد مُضي مدّة التأمّل ويسكت الباقون عنهم، ولا يرُدُّون عليهم بعد مُضي مدّة التأمّل حوهي ثلاثةُ أيّام - أو [بعد] مجلس العِلم، ويسمّى هذا إجماعاً شُكوتيّاً، وهو مقبولٌ عندنا (وفيه خلافُ الشّافعي ﷺ)"(").

والأظهَر أنّ الإمامَ الشّافعي أيضاً يستدلّ بالإجماع بدون قيد الزّمان، وإثباتُ اتّفاق الجميع أمرٌ صَعبٌ جدّاً، ولهذا ليس من الضروري في هذا المقام العِلمُ بعدم المخالف، بل يكفي عدمُ العِلم بالمخالف بعد اشتهار الأمر ومُضي مدّةِ التأمّل، كما في "التحقيق شرح الحُسامي": "إذا نصّ بعضُ أهل الإجماع على حكمٍ في مسألةٍ قبل استقرارِ المذهب على حكم تلك المسألة، وانتشرَ ذلك بين أهل

<sup>(</sup>١) "نور الأنوار" باب الإجماع، صـ ٢١٩.

٦٠ \_\_\_\_\_ قواعد أصولية

العصر، ومضت مدّةُ التأمّل فيه، ولم يظهر له مخالفٌ، كان ذلك إجماعاً عند جُمهور العلماء، ويسمّى إجماعاً سُكوتيّاً"(١).

#### القاعدة الثالثة عشرة

# ينتهي الاختلافُ السّابق بعد الاتفاق اللاحق "كأنّه لم يكن"

وينتهي الاختلافُ السّابق بعد الاتفاق اللاحق "كأنّه لم يكن"، وتُصبح المسألةُ بعد الاتّفاق إجماعيّاً، والصّحيحُ أنّه ينعقد عند أبي حنيفة إجماعٌ متأخّر، ويرتفع الخلافُ السّابق من البين "نفقي "مسلَّم الثبوت": "اتفاق العصر الثاني بعد استقرار الخلاف في الأوّل، هو المختارُ والواقعُ حجّةً، وعليه أكثرُ الحنفيّة والشّافعية"."

فلهذا لا ينبغي الكلامُ في مسألة العَول، وجمع المال، ومُتعة النساء، وسماع الأموات، ورؤية البارئ تعالى، والمعراج الجسدي للنبي أنساء، نقلاً عن اختلاف بعض الصّحابة الكِرام السَّحَابة وكذلك من الخطأ التكلّمُ في مسألة المولِد النبوي الشّريف، اعتماداً على قول بعض

<sup>(</sup>١) "غاية التحقيق" باب الإجماع، صـ ١١٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: "نور الأنوار" باب الإجماع، صـ٧٢٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: "مسلَّم الثبوت" الأصل ٣: الإجماع، قـ٥ ١٤٦، ١٤٦.

قواعد أصولية \_\_\_\_\_\_\_\_ ١٦

المعترضين، مع أنّ العلماء ردّوه حَرفاً حَرفاً في العصر اللاحق، واتّفق عامّة المسلمين على محاسنِه وفضائلِه. ومن الحماقة والظُلم والعُدوان إعادة الأقوال الشاذة المردودة، والردُّ المكرّر على الأمور المتّفَق عليها.

#### القاعدة الرّابعة عشرة

### المداوَمةُ على فعلِ باعتقاد وُجوبِه مكروه

لا حرج في المداوَمة والاستمرار في أمرٍ غير واجبٍ، ولا يكره شرعاً، بشرط أن لا يعتقدَ الفاعلُ وجوبَه، فإن اعتقدَه واجباً أو فرضاً، فلا شكَّ أنَّه خطأ، ولذلك قد يُطلِق بعضُ العلماء الكراهة على مثل هذه الأفعال، أو يتركونها، أو يقولون بتركها.

ولكن مَبنى الحكم هو نفسُ الاعتقاد الفاسِد، وذلك بجعل أمرٍ غير واجبٍ واجباً، إلّا أنّه يمكن من هذه الجهة أن يُوصَفَ الفعلُ –الذي يتعلّق باعتقاد الوجوب– بأنّه مكروه، وكذلك يمكن أن يحكم بترك الفعل الذي لا يمكن زوالُ الاعتقاد المذكور إلّا بالترك.

والدّليلُ على هذه القاعدة، عتابُ الله ربّ العالمين على عدم رعاية الرّهبانية، مع أنّها كانت بدعةً أحدثَها النّصارى في دِينهم، فقد قال اللهُ تعالى: ﴿وَرَهْبَانِيَّةً ابْتَدَعُوْهَا... فَهَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا﴾ [الحديد: ٢٧]، وكذلك قولُ رسول الله عنه الفضلُ العبادات

٢٢ \_\_\_\_\_\_ قواعد أصولية

أَحَزُها (() ولا شكّ أنّ المداوَمة يكون أَحَز، وأيضاً في الحديث: «أُحبُّ الأعمال إلى الله تعالى أدوَمُها وإن قلّ ((). وعند مسلم مرفوعاً: ((يا عبدَ الله! لا تكن مثلَ فُلانٍ، كان يقوم اللَّيلَ فتركَ قيامَ اللَّيل (().

#### القاعدة الخامسة عشرة

# تعظيمُ النّبي عَنْ معبوبٌ مطلوبٌ في الشّرع

إِنَّ تعظيمَ سيَّدِنا ومولانا محمد رسول الله على مطلوبٌ في الشّرع، ومحبوبٌ عند الله بي جهةٍ كان، وواجبٌ بنصّ الكتاب والسُنّة وإجماع الأمّة، وهو من علامة الإيهان؛ لأنّ نبيّنا على من أعظم شعائر الله وحُرماتِه تعالى، فقال في: ﴿وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَاتِ اللهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ عِندَ رَبِّهِ ﴾ [الحجّ: ٣٠].

<sup>(</sup>١) وهو منسوبٌ في "النهاية" - لابن الأثير - لابن عبّاس بلفظ: سُئل رسول الله على الله عبّا النهاية الله عبّال أفضل؟ قال: «أَحَرُها» وهو بالمهملة والزاي، أي: أقواها وأشدّها. ("المقاصد الحسنة" حرف الهمزة، تحت ر: ١٣٨، صـ٧٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في "الصحيح" كتاب صلاة المسافرين، ر: ١٨٣٠، صـ٣١٨. (٣) "صحيح مسلم" كتاب الصيام، ر: ٢٧٣٣، صـ٤٧٤.

وقال تعالى: ﴿وَمَن يُّعَظِّمْ شَعَائِرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى اللهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوْبِ﴾ [الحجّ: ٣٢].

وقال تعالى وتقدّس: ﴿فَالَّذِينَ آمَنُوْا بِهِ وَعَزَّرُوْهُ وَنَصَرُوْهُ وَاتَّبَعُوْا النُّوْرَ الَّذِيْ أُنزِلَ مَعَهُ أُوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ﴾ [الأعراف: ١٥٧].

وقال أيضاً ﷺ: ﴿لِتُؤْمِنُوْا بِاللهِ وَرَسُوْلِهِ وَتُعَزِّرُوْهُ وَتُوَقِّرُوْهُ﴾ [الفتح: ٩]، وقُرئ: "تعزِّزوه" من العِزِّ.

وقال تعالى: ﴿ يَاۤ أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوْا لَا تُقَدِّمُوْا بَيْنَ يَدَيِ اللهِ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ سَمِيْعٌ عَلِيْمٌ ﴾ [الخُجرات: ١].

وقال ﷺ: ﴿يَآ أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوْآ أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَخْبَطَ أَعْهَالُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ [الحُجرات: ٢].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِيْنَ يُنَادُوْنَكَ مِنْ وَّرَآءِ الْحُجُرَاتِ أَكْثُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُوْا حَتَّى تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْراً لَمَّمْ وَاللهُ عَفُوْرٌ رَّحِيْمٌ ﴾ [الحُجرات: ٤، ٥].

وقال تعالى: ﴿لَا تَجْعَلُوْا دُعَآءَ الرَّسُوْلِ بَيْنَكُمْ كَدُعَآءِ بَعْضِكُمْ بَعْضاً﴾ [النُّور: ٦٣]. وقال ﷺ: ﴿يَآ أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوْا لاَ تَقُوْلُوْا رَاعِنَا وَقُولُوْا الْفَوْدُولُوْا الْفَوْدُولُوْا الْفُوْدُونُا وَالْسَمَعُوْا وَلِلكَافِرِيْنَ عَذَابٌ أَلِيْمٌ ﴾ [البقرة: ١٠٤].

وقال سبحانَه وتعالى: ﴿إِنَّ الَّذِيْنَ يَغُضُّوْنَ أَصْوَاتَهُمْ عِندَ رَسُوْلِ اللهِ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ امْتَحَنَ اللهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقْوَى لَمُم مَّغْفِرَةٌ وَّأَجْرٌ عَظِيْمٌ ﴾ [الحُجرات: ٣].

حيث أوجبَ اللهُ ربُّ العالمين في هذه الآيات المباركة تعظيمَ حبيبه المكرَّم في وتكريمه على الحَلق، ومدحَ فيها مَن يعظِّمُه في غاية المدح، ووبّخ مَن يُسِيء إليه في وإن كانت الإساءة بالجَهل، بل جعل تعظيمَ النّبي في تعظيمَ نفسِه، والإساءة إليه في إساءة إليه في.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في "الصحيح" كتاب فضائل القرآن، ر: ٥٠٠٦، صـ٨٩٧.

# فضلُ الصّلاة على النّبي المختار اللَّهُ

وبجانب هذا كلّه يصلّي اللهُ ذو الجلال والإكرام نفسُه على نبيّه، ويخاطِبه على اللهُ القابِ فخمة في غاية التعظيم، من أمثال: "يا أيّها النبّي" و"يا أيّها المدّثّر" وغيرها النبّي" و"يا أيّها المدّثّر" وغيرها من الألقاب، خلاف عادتِه في لأنبيائه الآخرين؛ فإنّه تعالى يخاطِبهم بأسائهم، كما خاطَب أبا الأنبياء بـ "يا آدم".

وقال البيضاوي في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّ الله وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّوْنَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوْا صَلُّوْا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوْا تَسْلِيْاً ﴾ يُصَلُّوْنَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوْا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوْا تَسْلِيْاً ﴾ [الأحزاب: ٥٦]: "أي: يعتنون بإظهار شرفِه، وتعظيم شأنِه، فاعتنُوا أنتم أيضاً!؛ فإنّكم أولى بذلك، وقُولوا: اللّهمَ صلِّ على فاعتنُوا أنتم أيضاً!؛ فإنّكم عليكَ يا أيّها النّبي!""؛ لكونكم أمّةً له [سيّدنا] محمدٍ، والسّلامُ عليكَ يا أيّها النّبي!""؛ لكونكم أمّةً له

# عادةُ الصّحابة في تعظيم النّبي الله وتوقيرِه وإجلالِه

وكان صحابةُ رسول الله في يكلِّمونه كأنهم يتهامَسون، بعد نزول الآية الكريمة: ﴿ يَاۤ أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوْ الَا تَرْفَعُوْ ٓ أَصُواتَكُمْ ﴾

<sup>(</sup>١) "أنوار التنزيل" سورة الأحزاب، تحت الآية: ٥٦، ٥/ ١٣٦ ملتقطاً بتصرّف.

وجاء في الحديث: «فوالله! ما تنخّم رسول الله الله أنّخَامَةُ الله وقعتْ في كَفِّ رَجلٍ منهمْ، فَدَلَكَ بها وجهه وجِلدَه، وَإِذَا أَمَرَهُم ابتَدَرُوا أَمرَهُ، وَإِذَا تَوضَّاً كَادُوا يَقتَتِلُونَ عَلَى وَضُوئِه، وَإِذَا تَكَلَّمُوا خَفَضُوا أَصْوَاتَهُمْ عِندَهُ، وَمَا يُحِدُّونَ إِلَيْهِ النَّظَرَ تَعْظِيماً لَهُ»(۱).

هذه وغيرها مئاتٌ من الأخبار والآثار والأحوال والمعامَلات، جاءتْ عن كِبار الصّحابة وخيار التابعين، ونُقل الأدب والتعظيم للنّبي بأوجُه مختلفة قولاً وفعلاً، عن السّلَف الصّالح، والأئمّة الكِرام، والعلماء الرّاسخين، وأجلّة مشايخ الطريقة، والأكابر من علماء الشّريعة، كما هو مسطورٌ في الكتب المتداولة.

(١) أخرجه البخاري في "الصحيح" كتاب الشروط، ر: ٢٧٣١، صـ٤٤٨،٤٤٧.

#### القاعدة السّادسة عشرة

# تعظيمُ النّبي الله الله الله الله الناهرة فحسب بل يجب على الخلق تعظيمُه الله بعد وفاته أيضاً

إنّ تعظيمَ النّبي اللّبي وتكريمَه، وإجلالَه، وتبجيلَه، والمثولَ أمامَه بالأدب والاحترام، لا يختصُّ بحياته الظاهرة فحسب، بل يجب على الخلق بعد وفاته أيضاً، كما عُلم من إطلاق النّصوص، فقد أخرج الإمامُ البخاري في "الصّحيح" عن السّائب بن يزيد قال: كنتُ قائماً في المسجد فحصبني رجلٌ، فنظرتُ فإذا عُمرُ بن الخطّاب، فقال: «أذهب فأتني بهذَين» فجئتُه بها، فقال: «مَن أنتها؟ أو مِن أين أنتها؟» قالا: من أهل الطائف، قال [عمرُ]: «لو كنتها من أهل البلد [المدينة المنوّرة] لأوجعتُكها، ترفعان أصواتكها في مسجد رسول الله الله اللهوّرة]. «بن المنوّرة] المؤرّبة المنوّرة] المنوّرة المنوّرة] المنوّرة] المنوّرة] المنوّرة المنوّرة] المنوّرة المنوّر

وفي "الشّفا": "ناظرَ أبو جعفر أميرُ المؤمنين الإمامَ مالِكاً في مسجد رسولِ الله عَنَى، فقال له مالكُ: يا أميرَ المؤمنين! لا ترفع صوتَك في هذا المسجد؛ فإنّ الله تعالى أدّبَ قوماً فقال: ﴿ يَا آَيُّهَا الَّذِينَ امّنُوا لَا تَرْفَعُواۤ أَصُواَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النّبِيّ ﴾ [الحُجرات: ٢]،

<sup>(</sup>١) "صحيح البخاري" كتاب الصّلاة، ر: ٤٧٠، صـ ٨١.

ومدحَ قوماً فقال: ﴿إِنَّ الَّذِيْنَ يَغُضُّوْنَ أَصْوَاتَهُمْ عِندَ رَسُولِ الله ﴾ [الحُجرات: ٣]، وذَمَّ قوماً فقال: ﴿إِنَّ الَّذِيْنَ يُنَادُوْنَكَ مِنْ وَّرَآءِ الْحُجُرَاتِ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُوْنَ ﴿ [الحُجرات: ٤]؛ لأنّ حرمة رسولِ الله عني أنَّه يعني أنَّه يمنع رفعُ الصّوت في حضرتِه بعد وفاتِه أيضاً، كما كان ممنوعاً وخلافاً للأدب في حياتِه عَنَّهُ، فلمَّا سمعَ الخليفةُ هذا الكلامَ من الإمام مالكِ، رقَّ قلبُه وقال: أَ أَستقبلُ القبلةَ وأدعو، أم أستقبلُ رسولَ الله عَلَيْ ؟ فقال: ولمَ تصرف وجهَك عنه؟ وهو وسيلتُك ووسيلةُ أبيك آدم عليُّكم إلى الله تعالى إلى يوم القيامة، بل استقبله واستشفِعْ به، فيُشفِّعُه اللهُ، قال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَّلَمُوْآ أَنفُسَهُمْ جَآؤُوْكَ فَاسْتَغْفَرُوْا اللهَ وَاسْتَغْفَرَ لَكُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللهَ تَوَّاباً رَّحِيْها ﴾ [النِّساء: ٦٤] (١١).

هذا، "ولما كَثُرَ على الإمام مالكِ النَّاسُ، قيل له: لو جعلتَ مستملياً يُسمِعهم، فقال: قال اللهُ تعالى: ﴿ يَاۤ أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوْا

(١) "الشفا" القسم ٢، الباب ٣، الجزء ٢، صـ ٢، ٢٧ بتصرّف.

لَا تَرْفَعُوْآ أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ [الحُجرات: ٢]، وحرمتُه النَّبِيِّ حيّاً ومَيّتاً سَواءً"(١).

فلتنظر! كيف صرَّح هذا الإمامُ الأجلّ بدعوانا...! واستدلّ بإطلاق النّسوص التي وردتْ في تعظيم النّبي في ...! وجعلَها تشمل عالمَ الحياة والبرزَخ...! وكذلك قولُ سيّدنا عمر بن الخطّاب في المنقولُ في "صحيح البخاري" كالصّريح بها ندّعيه، ونصَّ القاضي عياض في كتابه المشهور "الشّفا في حقوق المصطفى" حيث قال: "إنّ حرمة النّبي في بعد موتِه، وتوقيرَه وتعظيمَه لازمٌ، كها كان حالَ حياتِه"".

#### القاعدة السّابعة عشرة

# تعظيمُ ذكرِ النّبي عَنا وتبجيلُ كلامِه الشّريف بعد وفاتِه

من طُرق تعظيمِ النّبي عَنَّ بعد وفاته، تعظيمُ ذكرِه وتبجيلُ كلامِه الشّريف، وتكريمُ اسمِه الكريم، فقام به السلَفُ الصّالح، وجعلوه واجباً كما كان في حياتِه، فقالوا: "واجبٌ على كلّ مؤمنٍ

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، صـ٧٨.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، صـ٢٦.

متى ما ذكرَه أو ذُكِرَ عنده أن يخضع، ويخشع، ويتوقّر، ويسكن من حركتِه، ويأخذ في هَيبتِه وإجلالِه، بها كان يأخذ به نفسه لو كان بين يدَيه، ويتأدّب بها أدّبَنا الله به "(۱). وهذه كانت سيرة سَلَفِنا الصّالح وأنمّتِنا الماضين (۱).

# سيرة السَّلَف الصّالح في تعظيم النّبي عَلَيُّ وذكر حديثِه وروايتِه

كان الإمام الزُّهري ﴿ إِذَا ذُكِرَ عنده النبيُّ ﴿ فَكَأَنّه مَا عَرِفْكَ وَلا عرفتَه ("). وكان عبدُ الرِّحمن بن المَهدي إذا قرأ حديثَ النّبي ﴿ لَا تَرْفَعُوْ آ أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النّبي ﴾ [الحُجرات: ٢] يتأوّل أنّه يجب له من الإنصات عند قراءة حديثِه، ما يجب له عند سماع قولِه (").

وكذلك يجب أن يُعَظَّمَ كلُّ ما كانت له علاقةٌ بالنّبي ﷺ كأقاربه، وآلِه، وأصحابه، وأزواجِه، وموالِيه، وخُدّامِه، وشَعرِه،

<sup>(</sup>١) انظر: "الشَّفا" الجزء ٢، صـ ٢٦، نقلاً عن أبي إبراهيم التجيبي.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، صـ٧٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: "الشّفا" الجزء ٢، صـ ٢٨.

ولباسِه الشّريف، ووطنِه المبارك، ومسجدِه المقدَّس، وحُجرتِه المطهَّرة، وقبرِه المنوَّر، ومَن حُظِي شيئاً من صورتِه أو سيرتِه، والبيت الذي سكنَه، أو المكانِ الذي جلسَ فيه، أو نام، أو صلَّى، أو مسَّ، أو نُسِبَ إليه؛ فإن تعظيم جميع هذه الأشياء من قبيل تعظيمه الوفاة، كها تزخر الأحاديثُ والآثارُ وأقوالُ السّلَف الصّالح بهذه المادّة كثيراً كثيراً، بالإضافة إلى ما وردَ في القرآن الكريم من تعظيم المادّة كثيراً كثيراً، بالإضافة إلى ما وردَ في القرآن الكريم من تعظيم اثار الأنبياء عليه كها لا يخفى على أحدٍ مما ذكرنا فيها مضى.

وكان الإمامُ مالكُ إذا ذكر النبي شي يتغيّر لونُه، وينحني حتّى يصعبَ ذلك على جُلسائِه، فقيل له يوماً في ذلك، فقال: "لو رأيتم ما رأيتُ، لما أنكرتم عليَّ ما ترون" وكان الإمامُ لا يحدِّث بحديث رسولِ الله في إلّا وهو على وضوءٍ؛ إجلالاً له، وكان يغتسل ويلبس ثياباً جُدداً، ويتعمّم ويتطيّب، ولا يزال يبخّر بالعُود حتّى يفرغَ من حديث رسولِ الله في "".

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، صـ٧٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: "الشّفا" الجزء ٢، صـ ٢٩ ملتقطاً.

وكان يحدِّث يوماً فلَدغتْه عقربٌ ستَّ عشرةَ مرَّةً، وهو يتغيَّرُ لونُه ويصفرُّ، ولا يقطع حديثَ الرَّسول عَنَّهُ، وقال: "إنّا صبرتُ إجلالاً لحديث رسولِ الله عَنْهُ".

ونهضَ الإمامُ تقي الدّين السُّبكي عند سماع بيتٍ الأبي زكريا يحيى الصّر صري (٢٠):

## وأن ينهضَ الأشرافُ عند سماعِه تياماً صُفوفاً أو جثياً على الرّكب

ونهض معه كلَّ مَن كان في مجلسِه من العلماء الأعيان، وقاموا تعظيماً لنعت النبي الله وتعميلاً لقول الإمام الصرصري (").

<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

<sup>(</sup>۲) هو جمال الدين أبو زكريا يحيى بن يوسف بن يحيى بن منصور البغدادي الضرير الحنبلي اللَّغوي المعروف بالصرصري الملقّب بـ"سيد الشعراء"، وُلد سنة ۸۸۸ وتوفي سنة ۲۰٦ه. له من التآليف: "الدُرّة اليتيمة والمحَجّة المستقيمة"، و"ديوان شعر"، و"الروضة الناضرة في أخلاق المصطفى الباهرة"، و"الشارحة في تجويد الفاتحة"، و"القصائد" في المدائح النبوية، و"المنتقى" من مدائح الرّسول على السول المحلية العارفين" ۲/۸۰۶).

<sup>(</sup>٣) انظر: "سبل الهُدى والرشاد" جُماع أبواب مولده الشريف في الباب ٦ في وضعه في والنور الذي خرج معه، ١/ ٣٤٥.

### القاعدة الثامنة عشرة

## ليس من شرط التعظيم أن يكونَ المعَظُّم مشاهَداً ومحسوساً

وليس من شرط التعظيم أن يكونَ المعَظَّمُ مبصَراً محسوساً، ولا كونُه حاضراً موجوداً أمامَ المعظِّم، وإلّا لكان وجودُ المعبود عند الحواسّ شرطاً في العبادة، التي هي غايةُ التعظيم. انظر أنّ استقبالَ الكعبة واستدبارَها عند الغائط، لا يجوز مطلقاً عند الحنفيّة، وفي الصّحراء عند الشّافعية (اللكية، وفي كلا الحالتين لم تكن الكعبةُ مسوسةً مشهودة، ومع ذلك نُهينا عن استقبالها واستدبارها؛ تعظيماً لها.

## آداب الوُقوف أمامَ مقامِه الشّريف عَلَيْ

الوقوفُ أدباً أمامَ قبره الشّريف في والاحترازُ عن مسّ الجدار هَيبةً وحُرمة، هو من تعظيمِه والأدب معه في كما في الهنديّة": "ولا يضع يدَه على جدار التُربة، فهو أهيب وأعظم للحُرمة، ويقف كما يقفُ في الصّلاة"(").

<sup>(</sup>١) انظر: "ردّ المحتار" كتاب الطهارة، ٢/ ٤٣٣.

<sup>(</sup>٢) "الهندية" كتاب المناسك، ١/ ٢٦٥.

فالحقُّ أنّ المعاني هي المقصودةُ بالذّات في التعظيم غالبَ الأحيان والأحوال، دون الأعيان، مثلاً في تعظيمِ السّاداتِ الكِرام، والعلماءِ العِظام، وأتقياءِ الأمّة، ومشايخ الطريقة؛ فإنّ المعظَّمَ الحقيقي فيهم، تلك النِّسبةُ الحاصلةُ لهم بالله تعالى ورسوله على وليست لحومُهم وجُلودُهم وأشكالهم وصورُهم المتمثلةُ.

وهذا الأمرُ ظاهرٌ تماماً في تعظيم الأشياء التي مسّها رسولُ الله على أو نسبَها إلى نفسِه، ففي "شرح الشّفا" للخفاجي: "فيفرض ذلك ويلاحظه ويتمثّله كأنّه عنده" وفي "المواهب اللّدُنية": "ويستحضر علمَه بوُقوفه بين يدّيه وسماعَه لسلامِه، كما هو في حال حياتِه؛ إذ لا فرقَ بين حياتِه وموتِه في مشاهَدته لأمّته ومعرفتِه بأحوالهم، ونيّاتهم، وعزائمهم، وخواطِرهم، وذلك عنده جليُّ لل خفاء به "" وكلّما ازداد الأدبُ والاحترامُ والخشوعُ، وازدادتْ عظمتُه وهَيبتُه في القلب، زادت الصّلاةُ عليه على بفائدةٍ أكثر ".

<sup>(</sup>١) "نسيم الرياض" القسم ٢، الباب ٣، ٤/ ٤٨٣.

<sup>(</sup>٢) "المواهب" المقصد ١٠، الفصل، ٢٤/ ٥٨٠ ملتقطاً وبتصرّف.

وورد في حديث البخاري ومسلم بأنّه في قال: «أنْ تعبد الله كأنّك تراه»(۱) ومن المعلوم أنّ رؤية الله تعالى في هذا العالم عاللُ عاديٌّ لغير الأنبياء، في ضوء البراهين الشّافية الكافية، فكيف يتحقّق لأحدٍ أن يرى الله تعالى، أ ليس هذا مجرّد تخيُّلٍ وتصوُّرٍ غير واقعى...!.

مع كل ذلك، فإن غاية التعظيم والإجلالِ والهيبةِ على وجه الكهال، والخشوع، والانجذاب، وغلبة المحبّة، والحياء، والشّوق، من ثمرات هذه الرّؤية والمشاهَدة، كها صرَّح به الشيخُ المحقِّق في ترجمة "المشكاة" وأهلُ العرفان يصفونه بـ "مقام المشاهَدة"، وكذلك يُثمِر ذكرُ المعظَّم والمحبوب، وبالأخصّ ذكرُ الله ورسولِه بهذه الثمرات، وينتج بهذه الصّفات.

وتأييدُه فيها رواه مسلمٌ عن أبي هريرة مرفوعاً: «إنّ الكافرَ إذا خرجتْ روحُه -قال حمّادٌ: وذكر من نَتْنِها وذكرَ لَعْناً- ويقول

<sup>(</sup>١) "صحيح البخاري" كتاب الإيمان، ر: ٥٠، صـ١٢.

و"صحيح مسلم" كتاب الإيهان، ر: ٩٧، صـ٥٦، ٢٦.

<sup>(</sup>٢) أي: "أشعة اللمعات" كتاب الإيهان، الفصل الأوّل، ١/ ٤٤.

أهلُ السّماء: روحٌ خبيثةٌ جاءتْ من قِبل الأرض، قال: فيقال: انطلقوا به إلى آخر الأجل» قال أبو هريرة: "فردَّ رسولُ الله على أنفِه هكذا"(١).

فانظر! إنّ النّبيَ فَيْ وضع ريطة على أنفِه بعدما ذكر إخراج رُوح الكافر ونتنها، كما يوضع الثياب عند الرِّيح الكريهة، فقال الإمام النَّووي في شرح الحديث: "كان سببُ ردِّها على الأنف بسبب ما ذكر من نتْن ريح رُوح الكافر"".

### القاعدة التاسعة عشرة

## تقييدُ التعظيم بشيءٍ بدون دليلِ شرعيِّ لا يجوز

إنّ الله تعالى فرض علينا تعظيم النبي وتكريمه، دون تخصيص وقتٍ وتعيينِ صورةٍ ووضعٍ وغير ذلك، ولم يقصره في صورةٍ محسوصةٍ وأسلوبٍ معين، فلذا لو عظّمه أحدٌ بأيّ طريقٍ وأسلوبٍ وصورةٍ ووضعٍ، وفي أيّ حينٍ وحال، وبأيّ فعلٍ وقول، فإنّه قد طبّق الأمر المطلق وامتثل لحكم الشّارع، ما لم يرتكب مخالفة

<sup>(</sup>١) "صحيح مسلم" كتاب الجنّة وصفة ونعيمها وأهلها، ر: ٧٢٢١، صـ١٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) "شرح صحيح مسلم" الجزء ١٧، صـ٧٠٥.

الشّرع، لذلك كان أصحابُ رسول الله في يقومون بتعظيمِه وتكريمِه كما يشاؤون قولاً وفعلاً، والنّبيُ في ما كان يمنعهم من تعظيم نفسِه بجميع الأنواع والطُرق، بل كان يحبُّه، كما تزخر كتبُ الصّحاح بمثل هذه الوقائع والأحوال، وهكذا كان دأبُ السّلَف الصّالح والأئمّة المجتهدين؛ فإنّهم كانوا يقومون بتعظيمِه وتكريمِه الصّالح والأئمّة المجتهدين؛ فإنّهم كانوا يقومون بتعظيمِه وتكريمِه السّلوق وأساليب ابتدعوها لأنفسهم في عصورِهم كما شاؤوا.

وأغلَبُ الرّوايات التي مرّتْ في المقدّمات المارّة، تُشِت وتؤيّد هذه القاعدة، وسطرتْ مئاتُ من الحكايات في الكتب الدِينيّة، لذلك صرَّح المتأخّرون -نظراً إلى هذا الإطلاق وعمل السّلَف الصّالح وأكابر الأمّة- بأنّ الفعلَ الذي هو غايةٌ في تعظيم النّبي في وإجلالِه، هو الأفضلُ الأولى، كما في "الهنديّة" معزياً إلى "فتح القدير".

وكذلك قال في "أباب المناسِك": "وكلُّ ما كان أدخَلُ في الأدب والإجلال، كان حَسناً" ". وقال الإمامُ ابن حجر في

<sup>(</sup>١) "الهندية" كتاب المناسك، ١/ ٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) "الفتح" كتاب الحج، ٣ / ٩٤.

<sup>(</sup>٣) "أباب المناسك" باب زيارة سيد المرسَلين الله م ٥٠٥.

"الجَوهر المنظّم": "تعظيمُ النّبي على بجميع أنواع التعظيم، التي ليس فيها مشاركةُ الله تعالى في الأُلوهيّة، أمرٌ مستحسَنٌ عند مَن نوّرَ اللهُ أبصارَهم"(١).

وفي الحديث: «إنّ الملائكة لتَضَعُ أَجْنِحَتَها رضا لطالب العِلم»(") هذه رُتبة طالب العِلم من أمّته في العترضون المتطرّفون يتكلّمون على تعظيم النّبي في ويحتالون...!.

#### القاعدة العشرون

## العُرف معتبرٌ في باب التعظيم والتوقير

إنّ لعاداتِ القَوم وأعرافِهم أهميةً كبيرةً في باب التعظيم والتكريم؛ فإنّ العربَ تخاطِبُ الأبَ والمَلِكَ بـ"ك" ترجمتُها بالأورديّة "تُو"، بينها الخطابُ بها إساءةٌ إلى شخصٍ معظم في ديارنا الهنديّة والباكستانيّة، بل هي إساءةٌ لمن يساوي أيضاً، حتّى لو خاطَب بها هنديُّ أو باكستانيٌّ أباه أو كبيرَ القوم أو شخصاً محترماً، عكم عليه الشّرعُ أيضاً بالوقاحة والإساءة في شأنهم، ويستوجب

<sup>(</sup>١) "الجوهر المنظَّم" الفصل ١، صـ١٦ بتصرَّفٍ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في "الجامع" أبواب العلم، ر: ٢٦٨٢، صـ ٢٠٨، ٩٠٩.

التعزيرَ والتنبيه. والأمرُ المعظَّم المكرَّم في بلدٍ أو قبيلةٍ أو عصر، تاركُه وطاعنُه يستحقّ الطعنَ، وقد أثبتنا في القاعدة الثامنة من هذا المختصر، بدلائل باهِرةٍ وبراهين قاطعةٍ، أنّ الشِّرعَ ينظر بنظر الاعتبار إلى عُرف القَوم وعادتِهم، وعليها اعتمدَ الفقهاءُ في مئاتٍ من المسائل، وأصدرُوا الأحكامَ بمُوجبها.

وموافقةُ القوم والدِّيار باعثُ للأُلفة، التي هي مطلوبُ الشّارع ومقصودُه، كما منَّ اللهُ تعالى على حبيبه المصطفى فقلُ فقال: ﴿ وَلَكِنَّ اللهُ أَلَّفَ بَيْنَهُمْ ﴾ [الأنفال: ٦٣]. أمّا مخالفةُ المسلمين بدون غرَضٍ شرعيً فموجِبُ للوَحشة، التي وردَ فيها الوعيدُ الشّديد في قوله تعالى: ﴿ وَيَتَبَعْ غَيْرَ سَبِيْلِ الْـمُؤْمِنِيْنَ ﴾ [النّسآء: ١١٥].

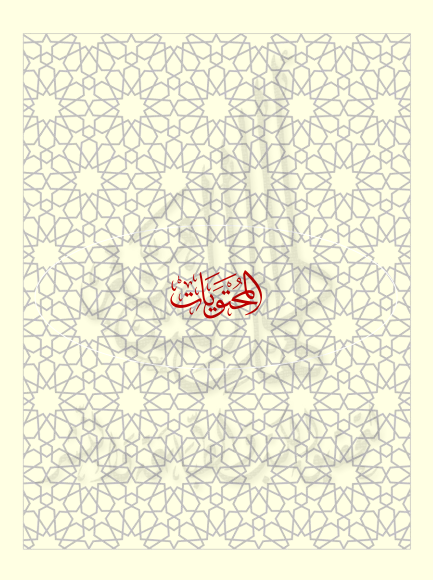
فاحفظ تلك الأصول، تنفعك -إن شاء الله تعالى- في مهمّات الفصول، واكتبْها على الحناجِر ولو بالخَناجِر، تردُّ بها على ما يُرويك ولا يُرديك في ظمأ الهواجِر، وصلّى الله تعالى على خير خَلقِه سيّدنا محمّدِ النّبي الزَّكي الطاهر، وعلى آله وصحبه أُولي النُّور الباهِر والقدر الفاخِر، وعلينا معهم أجمعين، والحمد لله ربّ العالمين!.













محتویات \_\_\_\_\_\_

### محتويات

| الصفحة | الموضوع                                                    |
|--------|------------------------------------------------------------|
| ٣      | مقدمة                                                      |
|        | القاعدة الأُولى                                            |
| ٩      | الألفاظَ الشّرعية يراد بها المعاني الحقيقيّة مهما أمكَن    |
| ٩      | إذا استعمل اللَّفظ فيجب أن يُحمَلَ على المعنى الحقيقي      |
| ٩      | الفائدة الأُولى في تعريف الإله                             |
| ١.     | الكلمات التي لا يلزم الشِّركُ بإطلاقها                     |
| 11     | الفائدة الثانية في تعريف العبادة                           |
| ١٢     | الأفعال التي لا تُعَدُّ من علامات الشَّرك                  |
| ۱۳     | الأفعال التي تُعَدُّ من علامات الشَّرك والتكذيب            |
| ١٤     | الفائدة الثالثة في تعريف الشِّرك                           |
| ١٤     | الفائدة الرّابعة في تعريف البدعة                           |
| 18     | الأوَّل: ما لم يفعله النَّبيُّ ﷺ ولا أذِنَ فيه             |
|        | قول أمير المؤمنين سيّدنا عمر: «نعمتِ البدعةُ هذه!» في      |
| 18     | باب التراويح                                               |
|        | قول سيّدنا عبد الله بن عمر: «وإنّها لبدعةٌ ونعمتِ          |
| ١٤     | البدعة!» في صلاة الضُّحى                                   |
| 10     | قول أبي أُمامة الباهلي في حكم التراويح بالدّوام والالتزام. |
| 10     | إطلاق البدعة على شيءٍ لا ينافي كونَه حسناً في نفسِه        |

| محتويات | Λε                                                              |
|---------|-----------------------------------------------------------------|
| ١٦      | بيانٌ في جمع القرآن                                             |
|         | لفظُ: «سُنّة» بمعنى الطريق مستعملٌ في الحديث بقرينة             |
| 1 V     | التقييد بـ: «حسنة»                                              |
| ١٩      | قد تكون البدعةُ حَسنةً، وقد تكون واجبةً، وقد تكون مباحةً        |
| ۲.      | اصطلاح المخالف ليس معنى شرعيّاً للبدعة                          |
| ۲۱      | حقيقة الأمر في معنى البدعة                                      |
|         | القاعدة الثانية                                                 |
| 77      | مجموع أفعالِ الخير يبقى خيراً                                   |
|         | ثواب مجموع الأمور الحَسَنة، أكثرُ من ثواب كلِّ واحدٍ من         |
| 77      | أمرٍ حَسَنأمرٍ حَسَن                                            |
| 77      | الفقهاء يستدلُّون بكيفيَّة الأجزاء على كيفيَّة المجموع          |
| 7 8     | الحديث في ثبوت هذه القاعدة                                      |
|         | القاعدة الثالثة                                                 |
| 3 7     | الأصل في الأشياء الإباحةُ                                       |
| 70      | الإباحةُ حكمٌ شرعيٌّ خلافاً لبعض المعتزلة                       |
| 77      | الأدّلة في هذه المسألة                                          |
| 77      | الأصل في الأشياء الحلُّ، إلاَّ أن يكونَ فيه مضرةٌ               |
| **      | التحريم إنَّما يثبت بوحي الله وشرعِه، لا بهوى الأنفُس           |
| 7.7     | الحكم بالحرمة أو الكراهة بدون دليلٍ شرعيِّ افتراءٌ على الشَّارع |
| ۲۸      | الحروة أو الكرومي اللزِّين لا بدَّ لم او بدايا                  |

| ۸٥ _ | محتويات                                                        |
|------|----------------------------------------------------------------|
| 79   | الأصل في كلّ مسألةٍ هو الصحّةُ                                 |
|      | الفقهاء يُجيزون ويستحسنون مئاتٍ من المسائل                     |
| ۳.   | التي لم توجد في القُرون الثلاثة                                |
| ۳.   | لو فهم النَّاسُ هذه القاعدةَ فقط، لَنجَوا من مَكر هذه الضالَّة |
|      | القاعدة الرّابعة                                               |
| 47   | يجوز الاستدلالُ بعموم النصّ وإطلاقه من غير نكيرٍ               |
| 47   | المبحث الأوّل                                                  |
| ٣٣   | المبحث الثاني                                                  |
| ٣0   | المبحث الثالث                                                  |
| 47   | الكلام في تخصيص بعض السُّور والأوراد والأذكار                  |
| 47   | المبحث الرّابع                                                 |
|      | إذا كان الفعلُ خيراً في نفسه، فلا يؤثّر فيه عدمُ تحقُّقِه في   |
| ٣٧   | زمن النّبي                                                     |
| ٣٧   | خلاصة الكلام                                                   |
|      | القاعدة الخامسة                                                |
| 49   | الفعل الحَسن لا يصير مذموماً بمقارَنة الفعل القبيح             |
|      | القاعدة السّادسة                                               |
| ٤١   | ضابطة في التشَبُّهِ بالكفّار والمبتدعين                        |
| ٤١   | الأوّل: النيّةُ وقصد التشبُّه                                  |
|      | كثيرٌ من العبادات ومئاتٌ من معاملات المسلمين، تتشابه           |

| محتويات | ^7                                                                      |
|---------|-------------------------------------------------------------------------|
| ٤٢      | مع معاملات المبتدعين                                                    |
| ٤٢      | الثاني: يجب في التشبُّه أن يكونَ شِعارَ دينِهم                          |
| ٤٣      | الثالث: لا يُتصوّر تخصيصُ فعلٍ بالفِرقة المخالفة والمنعُ للتشبُّه       |
| ٤٣      | مبحثٌ في تغيّر عادات الكفّار والمبتدعين في الفعل                        |
|         | القاعدة السابعة                                                         |
| ٤٤      | قد يحصل العَظَمةُ والاحترامُ للزَّمان والمكان إذا نُسِبَا إلى شيءٍ عظيم |
|         | القاعدة الثامنة                                                         |
| ٤٩      | تعامُل أهل الإسلام حجّةٌ شرعية                                          |
| ٥٠      | كان الإمام الأعظم يعتمد على عُرف أهل الإسلام وعاداتهم                   |
| 0 •     | العُرف أيضاً حجَّةُ بالنَّص                                             |
| ٥٢      | عادةُ القَوم وعُرفُهم، وما يتعاملون به، معتبَرٌ شرعاً                   |
|         | القاعدة التاسعة                                                         |
| ٥٣      | قولُ الجُمهورِ حجّةٌ شرعيةٌ كإجماع الأمّة                               |
| ٥٤      | المتبادر من السَّواد الأعظم الجماعةُ الكثيرة                            |
|         | القاعدة العاشرة                                                         |
| 00      | استنباطُ المسائل واستخراجُ الأحكام، ليس من خصوصيّة المجتهد              |
|         | القاعدة الحادية عشرة                                                    |
| ٥٦      | تعامُل أهل الحرمَين الشّريفَين حجّةٌ                                    |
| ٥٨      | لا نجعل أهلَ الحرمَين كالأنبياء معصومين                                 |
|         | لا نجعل تعامُلَ أهلَ الحرمين واتَّفاقَهم على شيءٍ كقول                  |

| ۸٧ _ | محتويات                                                          |
|------|------------------------------------------------------------------|
| ٥٨   | الله ورسوله حجَّةً قطعيَّةً                                      |
| ٥٨   | لا نجعل تعاملَ أهلَ الحرمين مساوياً لإجماع الأمَّة               |
| ٥٨   | لا نعتقد أنَّ كلَّ واحدٍ من أهل الحرمين مستقلُّ في فهم الشرعيّات |
| ٥٨   | اعتبر الأئمَّةُ المجتهدون بها تعاملَ به أهلُ الحرمَين            |
|      | القاعدة الثانية عشرة                                             |
| ٥٩   | الإجماعُ السُّكوتي معتبرٌ شرعاً                                  |
| ٥٩   | الإجماع السُّكوتي حجَّةُ شرعيةٌ عند الحنفية والجُمهور            |
| ٥٩   | الإمام الشَّافعي يستدلُّ بالإجماع دون قيد الزَّمان               |
|      | القاعدة الثالثة عشرة                                             |
| ٦.   | ينتهي الاختلافُ السّابق بعد الاتفاق اللاحق "كأنّه لم يكن"        |
|      | القاعدة الرابعة عشرة                                             |
| ٦١   | المداوَمةُ على فعلٍ باعتقاد وُجوبه مكروهٌ                        |
|      | الاعتقاد بأمر غير واجبٍ بكونه واجباً أو فرضاً، فلا شكَّ          |
| ٦١   | أنّه خطأ                                                         |
|      | القاعدة الخامسة عشرة                                             |
| 77   | تعظيم النّبي علي عبوبٌ مطلوبٌ في الشّرع                          |
| 77   | أنَّ نبيّنا ﷺ من أعظَم شعائر الله وحرماته                        |
| ٦٥   | فضل الصّلاة على النّبي المختار الصَّلاة على النّبي               |
| 70   | عادة الصحابة في تعظم النّب الله عدة و و احلاله                   |

۸۸ \_\_\_\_\_\_ ۸۸

### القاعدة السّادسة عشرة

|    | تعظيم النّبي عُشَّةً لا يختص بحياته الظاهرة فحسب،           |
|----|-------------------------------------------------------------|
| ٦٧ | بل يجب على الخلق تعظيمُه ﷺ بعد وفاته أيضاً                  |
| ٦٨ | حرمة رسول الله ﷺ ثابتةٌ بعد وفاته                           |
| ٦٨ | رفعُ الصّوت في حضرتِه ﷺ بعد وفاته أيضاً ممنوع               |
|    | القاعدة السابعة عشرة                                        |
| ٦٩ | تعظيم ذكرِ النّبي على الله وتبجيلُ كلامِه الشريف بعد وفاتِه |
|    | سيرة السَّلَف الصّالح في تعظيم النّبي                       |
| ٧. | وذكر حديثِه وروايتِه                                        |
|    | القاعدة الثامنة عشرة                                        |
| ٧٣ | ليس من شرط التعظيم أن يكونَ المعَظُّم مشاهَداً ومحسوساً     |
| ٧٣ | آداب الوُقوف أمامَ مقامِه الشّريف عَلَيْ                    |
|    | القاعدة التاسعة عشرة                                        |
| ٧٦ | تقييدُ التعظيم بشيءٍ بدون دليلٍ شرعيٍّ لا يجوز              |
|    | الفعل الذي يكون غاية في تعظيم النّبي 📆 وإجلاله، هو          |
| ٧٧ | الأفضلُ والأُولىالله الله والأُولى                          |
|    | القاعدة العشرون                                             |
| ٧٨ | العُرف معتبرٌ في باب التعظيم والتوقير                       |

(عربي-اردو)

# قواعد أصولية

(ضوابط لمعرفة البدَع والمنكَرات)

# شرك وبدعت كى بهجإن

مفتی محمراتهم رضامیمن شیبوانی تحسینی رسیقی





f https://www.facebook.com/darahlesunnat

#### جمله حقوق محفوظ ہیں

موضوع: اسلامی عقیده نام کتاب: قواعداصولیه (شرک وبدعت کی پہچان) ترتیب: مفتی محمد آللم رضامیمن شیوانی تحسینی .

عدد صفحات: ۱۲۰

سائز: ۱۳ × ۲۱

تعداد: ۱۰۰

ناشر: ادارهٔ اہلِ سنّت کراچی - پاکستان

idarakutub@gmail.com:

0092 3458090612 :

تقسيم کار: مکتبه غوشه، پرانی سبزی منڈی، کراچ برطانیه (UK) میں: جامع مسجد غوث اظمی،

مسلم فاؤنديش، دار العلوم منظرالاسلام، نو يحكهم -

Jami Masjid Ghawth A'azam Muslim Foundation Darul Uloom Manzarul Islam 24 Gladstone Street, Basford, Nottingham NG7 6GA England UK (0044) 07534895338 المال المحتينة بالمحتينة بالمحتينة



القاهرة – مصر

الطبعة الأولى ١٤٤٠هـ/ ٢٠١٨م

ISBN 978-9948-421-757

#### إنتشاب

اپنی اس سعی کو دنیائے اسلام کی اُس عظیم شخصیت کی طرف منسوب کرتا ہوں، جوشنج طریقت ہونے کے ساتھ ساتھ شنخ الحدیث والتفسیر بھی ہیں، جنہیں علماء کرام "فقیہ اُظم ہند"، "شارح بخاری "اور "نائب مفتی اُظم "کے اَلقاب سے جانتے بہچانتے ہیں!

میری مراد حضرت علامه مفتی محمد شریف الحق صاحب امجدی عِلافِهُهُ (تا۱۴۲۱ه/۱۰۰۶ء) ہیں، جو میرے استاد محترم بھی ہیں، اور ایک شفیق باپ کی حیثیت بھی رکھتے ہیں۔ان کی شفقت ونظر عنایت کی بدولت، ربّ کریم نے مہر بانی فرمائی،اور بندہ کچھ کرنے قابل ہوسکا! ع

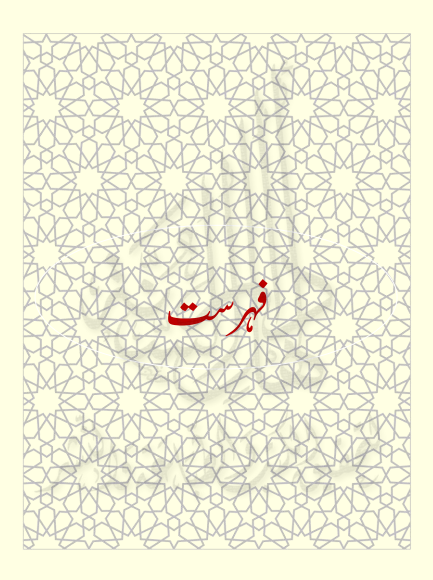
## گر قبول افتدزَ ہے عزوشرف

الله تعالی حضرت کے درَجات بلند تَرَ فرمائے، اِن کے فیوض وبرکات سے ہمیں اور جَمْع امِّت ِصِلمہ کُومَتُّع فرمائے، آمین بجاہ سیّد المرسَلین، علیه و علی آله و أصحابه أفضل الصّلاة والتسلیم!.

دعا گوود عاجو

محمراً للم رضامين شيواني تحسيني ٢٥ صفر المظفّر ١٣٨٠ه







فهرست \_\_\_\_\_\_ ک

# فهرست

| صفحهنمبر | غار م <b>ضامی</b> ن                                  | برش |
|----------|------------------------------------------------------|-----|
| II"      | پیش لفظ                                              |     |
|          | يہلا قاعدہ: الفاظِ شرعيہ سے حتیّ الإمكان أن كے حقیقی |     |
| 19       | معنی مراد ہوتے ہیں                                   |     |
| 19       | يهلا فائده: لفظ" إله" كي شخفيق مين                   |     |
| ۲۱       | وہ کلمات جن کے اِطلاق سے نثرک لازم نہیں آتا          |     |
| 77       | دوسرافائده لفظ"عبادت" كى تحقيق ميں                   |     |
| ۲۳       | وہ افعال جن کے کرنے سے شرک لازم نہیں آتا             |     |
| ۲۴       | وه افعال جوعلامتِ شرک ہیں<br>                        |     |
| ra "     | تیسرافائده شرک کی تحقیق میں<br>                      |     |
| 20       | چوتھافائدہ لفظ "برعت" کی تحقیق میں                   |     |
| 71       | جمع قرآن کابیان                                      |     |
| ٣٣       | مخالفین کی اصطلاح بھی کوئی بدعت کے شرعی معنی تونہیں  |     |
| ra       | بدعت کے معنی کی حقیقت                                |     |
| $\mu$    | دوسرا قاعدہ:اَفعال خیر کامجموعہ خیریریاقی رہتاہے     |     |

| <b>/•</b>  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | فقہائے کرام جزء کی کیفیت پر گُل کی کیفیت کا استدلال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٣٧         | کرتے ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٣٩         | اس قاعدہ کے ثبوت میں حدیث پاک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۱۲۱        | تیسرا قاعدہ: چیزوں میں اصل حکم مُباح ہونا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣٣         | اس مسئله پردلائل قرآنیه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|            | کسی دلیل کے بغیر، حرمت یا کراہت کا حکم کرنا، شریعت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>۲</b> ۷ | اسلامیه پرافتراء ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|            | فقہائے کرام ایسے سینکڑوں مسائل کی تحسین فرماتے ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۵٠         | جو قرونِ ثلاثه میں نہیں تھے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            | اگر لوگ صرف اس قاعدہ کوانچھی طرح سمجھ لیں تو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۵۱         | مخالفین کے دھوکہ و فریب سے نیج حبائیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|            | چوتھا قاعدہ: قرآن وحدیثِ کے عموم واطلاق سے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۵۲         | استِدلال بلانکیرجائزہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۵۵         | مبحث إوّل كالمركز المركز المرك |
| 24         | مبحث دُوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۵۷         | مبحث سوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۵۸         | بعض اَذ کار ووظائف کے لیے وقت یادن خاص کرنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۵۹         | مبحث جہازم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

فهرست \_\_\_\_\_\_

| 4+         | خلاصة كلام                                                       |
|------------|------------------------------------------------------------------|
|            | پانچواں قاعدہ: بُرے فعل کے سبب فعلِ <sup>حَس</sup> ن ہر جگہ بُرا |
| 41         | نہیں ہوجاتا                                                      |
| 40         | حبیثا قاعدہ: کفّار وگمراہوں سے مشابہت کاضابطہ                    |
| 42         | تسى فعل میں کقّار و مبتدعین کی عادت کا تبدیل ہوجانا              |
| ۸۲         | حاصل كلام                                                        |
|            | ساتواں قاعدہ: کسی باعظمت شَے کی طرف نسبت سے                      |
| 49         | زمان ومکان بھی عظمت والے ہوجاتے ہیں                              |
| <b>∠</b> ∀ | خلاصة كلام                                                       |
| ∠4         | آ تھواں قاعدہ:اہلِ اسلام کا تعامُل جمت ِشرعی ہے                  |
| ۸۱         | خلاصة كلام                                                       |
|            | نواں 9 قاعدہ:امّت مِسلمہ کے اِجماع کی طرح بُحہور کا              |
| ۸۲         | قول بھی جحت ِشرعی ہے                                             |
|            | د سواں ۱۰ قاعدہ: مسائلِ شرعیہ کے استنباط و اِستخراج ،            |
| ۸۵         | صرف مجتهد کے لیے خاص نہیں                                        |
| ۸۷         | گیار ہواں اا قاعدہ: تعامُلِ حرمین شریفین بھی ججت ہے              |
| 19         | خلاصة كلام                                                       |
|            | بارہواں ۱۲ قاعدہ: اِجماعِ سُکوتی حنفیہ و بُحہور علاء کے          |

۱۰ فیرست

| 9+   | نزد یک جحت ِشرعی ہے                                      |
|------|----------------------------------------------------------|
|      | تیر ہواں ساا قاعدہ: اتفاقِ لاحق کے بعد اختلافِ سابق      |
| 95   | کالعدم ہے                                                |
|      | چود هوال ۱۴ قاعده: کسی غیر واجب کام کو واجب سمجھ کر      |
| 91   | کرتے رہنا مکروہ وممنوع ہے                                |
|      | پندر ہواں ۱۵ قاعدہ: حضور اکرم ﷺ کی تعظیم                 |
| 90   | و توقیر، آپ کاادب واحترام ایمان کی جان ہے                |
| 1++  | حضورِ اکرم شافی عالیہ پر درود و سلام کی فضیلت            |
| 1+1  | صحابة كرام رخلي فيلاينهم اور تعظيم نبوى شالته لاينا      |
|      | سولہواں ١٦ قاعدہ: نبی کریم ہٹانتھا ﷺ کی تعظیم و توقیر جس |
|      | طرح حیاتِ مبار که میں فرض تھی اسی طرح بعد وفات           |
| 1+12 | بھی فرض ہے                                               |
|      | ستر ہواں کا قاعدہ:جس طرح بعدِ وصال آپ ﷺ مُنْ تَعَامَيْهُ |
|      | کی تعظیم و تکریم وا جب ولا زم ہے، اسی طرح آپ             |
|      | ﷺ کے ذکرِ مبارک، کلامِ پاک اور اسم گرامی کی تعظیم        |
| 1+4  | بھی ضروری ہے<br>ت                                        |
| 1+1  | تعظم ذكر نبي ﷺ ميں سلَف صالحين كاطريقيه                  |
|      | الهاروال ۱۸ قاعده: جس کی تعظیم وادب و احترام کیا         |

| 111 | جائے،ضروری نہیں کہ وہ سامنے موجود و محسوس ہو          |
|-----|-------------------------------------------------------|
| 111 | روضۂ مطہّر ہ کے سامنے کھڑے ہونے کے آداب               |
|     | انیسواں ۱۹ قاعدہ: تعظیم کو بغیر کسی دلیلِ شرعی کے خاص |
| IIY | کرنادرست نہیں                                         |
| 119 | بیسواں ۲۰ قاعدہ: تعظیم و توہین کی بنیاد عُرف پرہے     |





پیش لفظ \_\_\_\_\_\_ سال

### پیش لفظ

الحمد لله ربّ العالمين، والصّلاة والسّلام على أشرف الأنبياء والمرسَلين، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

می الاسلامی مطابق ۱۸۲۸ و سے جہلے ہندوستان کے مسلمان متفقہ طور پر عقائد ومعمولاتِ اہل سنّت پر کاربند تھے، اور البر کہ مع اُکابر کم کے نقطۂ نظر سے اُسلاف لینی صحابۂ کرام، و تابعین عظام، و بزر گانِ دین کے افکار و نظریات کے حامل و پابند تھے۔
میں ہندوستان کے ابن عبد الوہاب، لینی اساعیل دہلوی نے جب ابنِ عبد الوہاب، لینی اساعیل دہلوی نے جب ابنِ عبد الوہاب نجدی کی اُکتاب التوحید" کا ترجمہ و خلاصہ بعنوان: "تقویۃ الایمان"، ابنِ عبد الوہاب نجدی کی اُکتاب التوحید" کا ترجمہ و خلاصہ بعنوان: "تقویۃ الایمان"، اُس وقت ہندوستان پر قابض انگریز حکومت کے ایماء اور مدد سے شائع کیا، تب پورے ملک میں فتنہ و فساد کی آگ کھیل گئی؛ کیونکہ اس کتاب میں اُن تمام کاموں کو شرک، برعت اور حرام و ناجائز کے الفاظ سے تعبیر کیا گیا ہے، جن کاموں کا تعلق ادب، تعظیم، توقیراور محبت انبیاء واولیاء سے ہے۔

اس کتاب کی اِشاعت کے نتیج میں غیر منتسم ہندوستان میں وہائی، نجدی، دیو بندی فرقے نے جنم لیا، اور اب تمام تر معمولاتِ اہلِ سنّت پر شرک شرک، بدعت بدعت، اور حرام حرام کے فتوے لگائے جانے گگے۔

آگے چل کراِسی شلسل میں نے فرقے کے مولو یوں کی مزید کتابیں شائع ہوئیں، جیسے بشیر الدین قنّوجی کی "غایة الکلام" اور "کلمة الحق" وغیر ہما۔ لہذا علمائے

اہلِ سنّت نے اِن کے رد وابطال میں اپنی کوششیں تیز کر دیں، اور تصانیف ومُناظرے کا ایک سلسلہ شروع ہوگیا۔

انهیں علاء میں سے امام اہلِ سنّت احمد رضاخان کے جدِّ امجد حضرت مفتی رضاعلی خان، اور والدِ گرای حضرت مفتی نقی علی خان خُوالَدُ کُورِ بیش پیش بیش سخے۔ والدِ گرای حضرت مفتی نقی علی خان نے متعدّد کتابیں اس نئے فرقے کے رد میں تحریر فرمائیں، جن میں سے "إِذاقة الأثام" اور اس پر امام احمد رضا عِلاِلِحُنْمُ کے حواثی ارشاقة الکلام" ادار وَ اہل سنّت "کراچی نے ۲۵صفر المظفر ۲۵می اور کی سعادت حاصل کی، اور اس کے تقریبًا پورے ایک سال بعد رہیج میں شائع کرنے کی سعادت حاصل کی، اور اس کے تقریبًا پورے ایک سال بعد رہیج الاول ۱۳۳۰ ھیں حضرت کی دوسری انتہائی نایاب کتاب "أصول الرَّ شاد" شائع کرنے کی سعادت حاصل کی۔

"اصول الرَثاد" حضرت كى انتهائى وقيع ومفيد تاليف ہے، اس كى آبميت كا اندازہ اس بات سے لگایا جاسكتا ہے، كہ امام احمد رضا رُثَاثَقَدُ نے اپنی متعدّد تحریرات میں اس بابرکت كتاب كی طرف اشارہ فرمایا، اور اس كے مطالعے كى تاكيد فرمائی۔ دراصل اس كتاب میں شرک و بدعت كى پہچان كے ليے، بیس ۲۰ ایسے قاعدے وضا بطے بیان كيے گئے ہیں، جنہیں سمجھ كریاد كر لینے سے، ہمیشہ كے ليے إن برائيوں سے نحات مل جاتی ہے، الحمد للہ!۔

اس آہمیت کے پیش نظر، کتاب کے عربی ترجمہ کے لیے، محترم ڈاکٹر انوار احمد بغدادی صاحب (حالیاً پرنسیل جامعہ علیمیہ جمداشاہی، بستی ) کی خدمات حاصل کی گئیں، قبلہ ڈاکٹر صاحب کا کیا ہوا عربی ترجمہ، ۳۱۸ صفحات پر مشتمل میں ادار داہل سنت "کراچی اور "دار الفقیہ" ابوظبی کے تعاون سے شائع ہوا۔

اس خیم کتاب کی آہمیت وافادیت کے پیش نظر، بعض عرب علماء نے مطالبہ
کیا، کہ اس کتاب کا اختصار بھی شائع ہونا چاہیے؛ تاکہ عام نوجوان طبقہ بھی اس سے
مستفید ہوسکے، لہذا فقیر نے "قواعد اصولیہ" کے نام سے کتاب کاعربی اختصار تیار کیا،
جو "ادارہ اہل سنّت "اور "دار الفقیہ " کے اشتراک سے ۲۱۰۲ء میں شائع ہو دچا۔
اس کے بعد بعض احباب کی طلب پر اس اختصار کے انگریزی ترجمہ کے لیے
اس کے بعد بعض احباب کی طلب پر اس اختصار کے انگریزی ترجمہ کے لیے
میں ہمارے
لیارے دوست، مرحوم عاقب فرید قادری صاحب نے بھی اپنا حصہ ملایا، اور یہ انگریزی
ترجمہ بھی الحمد لللہ، ماہ صفر المظفر ۴۳۰ الم میں بزریعہ سوشل میڈیا منظر عام پر آ دچا۔ اس کا

20 FUNDAMENTAL PRINCIPLES OF SHIRK & BID`AH: (\*)

اب چونکہ عربی اختصار دوبارہ شائع کیا جارہ ہے، توخیال گزرا کہ کیوں نہ عربی کے ساتھ ساتھ، کتاب کا اردو اختصار بھی شائع کر دیا جائے؛ تاکہ اہلِ اردو بھی اس اہم ترین کتاب کے قیمتی علمی گوہر پاروں سے باآسانی فیضیاب ہو سکیں! لہذا "ادارہ اہل سنّت" کے رکن حضرت مولانا محمد کا شف محمود ہاشی اختر القادری صاحب، اور مولانا زمان نوری شاذلی صاحب نے اس کا اردو اختصار تیار کیا۔ یوں آب کی بار،

عربی اردو دو نول اختصار ، ایک ساتھ ایک جلد میں شائع کیے جارہے ہیں؛ تاکہ ہر ایک اپنی اپنی بساط بھر استفادہ کرلے۔

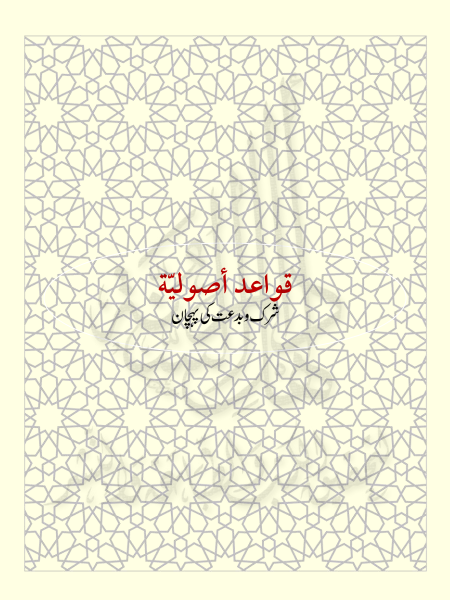
"ادارهٔ اہل سنّت" نے اس کتاب پرجو کام کیا، وہ درج ذیل ہے:

- (۱) صحت وضبط عبارت کااشدّ اهتمام ـ
- (٢) تخريج آيات قرآنيه، واحاديث مباركه، ونصوص كتب
  - (۳)فهرست مضامین\_
  - (۴) پیرابندی، کاماز، فُل اسٹاپ وغیرہ کااہتمام۔

تمام ترکوششوں کے باوجود، بتقاضائے بشریت، خلطی کااِمکان باقی ہے، لہذااس اشاعت کے امورِ حسّنہ، ہمیں اس مبارک کام کی توفیق بخشنے والے پروَرد گار کے فضلِ عمیم سے ہیں، اور اس میں پائی جانے والی اَغلاط مجھ فقیراور اس کی ٹیم کی طرف منسوب ہیں، لہذا ہر مخلص و ہمدرد سے التجاہے، کہ ان اَغلاط کی نشاند ہی فرماکر ممنون و ماجور ہوں۔

وصلى الله تعالى على حبيبه الكريم، وعلى آله وصحبه أفضل الصّلاة والتسليم، والحمد لله ربّ العالمين!.

دعاگوددعاجو **محمراسلم رضامیمن شیوانی تحسینی** مفتی حنفیداو قاف متحده عرب امارات ۲اربیج الاوّل ۱۳۴۰ه





#### يهلا قاعده

## الفاظِ شرعیہ سے حتی الاِ مکان اُن کے حقیقی معنی مراد ہوتے ہیں

شریعت نے جوالفاظ جس معنی و مفہوم کے لیے بنائے ہیں، جہاں تک ممکن ہواُن الفاظ کاانہی معنی و مفہوم میں استعال کرناواجب ہے۔

جیسے صلاق کا لفظ ایک خاص عبادت (لیمن نماز) کے لیے استعال ہوتا ہے، اگرچہ لغت میں صلاق کے دیگر معنی بھی ہیں۔ اس طرح زکاق، صَوم (روزہ)، جج وغیرہ بھی۔ ان سب الفاظ سے شریعت اسلامیہ میں ایک خاص مفہوم مراد ہے، حبیاکہ "توضیح" میں ہے: "إذا استعمل اللّفظُ فیجب أن یُحمَل علی المعنی الحقیقي، فإذا لم یُمکن فعلی المعنی المجازی "(". "لفظ کا استعال ممنه صد تک اس کے حقیقی معنی میں ہی کرنالازم ہے، اگریہ ممکن نہ ہو، تب مجازی معنی میں بھی استعال کیا جاسکتا ہے"۔

اس قاعدہ کے تحت چند فوائد درج ذیل ہیں:

# پهلافائده:لفظ"إلله" کی شخفیق میں

لفظ "إلله" شريعتِ اسلاميه مين جمعنی مستحقٌ للعبادة استعال ہوتا ہوتا ہے، جبياكہ امام فخر الدين رازى نے "اتفسير كبير" ميں اس كی وضاحت كرتے ہوئے

<sup>(</sup>١) "التوضيح" القسم ١ من الكتاب، فصل في أنواع علاقات المجاز، ١/ ١٩٥.

فرمايا: "مَن قال: إنَّ الإلهَ هو المعبودُ، فقد أخطأ؛ لأنَّه كان إلهاً في الأزَل ولم يكن معبوداً؛ لعدم وجود العابد. بل الإلهُ هو القادرُ لا إلهَ إلَّا هو القيُّوم، وقولُه: ﴿هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي الأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاءُ ...﴾(١) بمعنى المستحقّ للعِبادة، لا المعبود المطلَق، سواءٌ كان مستحقّاً أو غير مستحقي لها، وهذا لفظُ شرعيٌّ كباقي الألفاظ الشَرعيَّة" (١٠). جسني يم کہاکہ لفظ "اللہ"معبود کے لیے استعال ہو تا ہے،اس نے خطاکی؛ کیونکہ إله ہمیشہ سے موجود ہے، لیکن عابد کے نہ ہونے کے سبب وہ ہمیشہ سے معبود نہیں۔ تو بول کہنا چاہیے کہ "إله وہ سے جو ہر چیز پر قادر اور ہمیشہ قائم ہے"۔ ارشاد باری تعالی ہے: "وہی ہے کہ تمھاری تصویر بناتا ہے ماؤں کے پیٹ میں جیسی حابتا ہے"، یہ معنی مستحق للعبادة كے ليے ہيں ، نه كه مطلق معبود كے ليے ، پھر چاہے وہ عبادت كا مستحق ہویانہ ہو۔ لفظ"<mark>الہ"بھ</mark>ی دیگرالفاظ شرعیّہ کی طرح ہے۔

اسی طرح لفظ"<mark>اله" کو بمعنی "حاکم" یا" مالک" (۳۶ تعبیر کرنانجمی محض اختراعی</mark> برینه

(گھڑی ہوئی بناوٹی بات) ہے، نہ اس تعبیر کا ثبوت شریعت سے ہے، اور نہ ہی علمائے

<sup>(</sup>۱) پس،آل عمران: ۲۔

<sup>(</sup>٢) "التفسير الكبير" سورة البقرة، تحت الآية: ٢٥٥، ٣/ ٨ بتصرّف.

<sup>(</sup>٣) "تقوية الإيمان" الباب١، الفصل ١ في اجتناب عن الإشراك، صـ٧٧.

شرک وبدعت کی پیجان \_\_\_\_\_\_\_\_ ۲۱

شریعت نے اس کی تصریح فرمائی، نہ الفاظِ مذکورہ لفظ"اِله" کے مترادف ہیں، اور نہ ہی متحد فی المصداق۔ اُن الفاظ کا اِطلاق تو مخلوقِ خدا پر بھی نہ صرف جائز ہے، بلکہ عملی طور پرواقع بھی ہے۔

#### وہ کلمات جن کے إطلاق سے شرک لازم نہیں آتا

جس طرح پروَرد گارِ عالم سميع، بصير، شائی، مريد، قادر، عالم ہے، ملائکہ وجنّات و بنی آدم پر بھی اُن الفاظ کا إطلاق عام ہے۔ ہاں "قادر بالاستقلال"، و"عالم بناتہ"، و"حاکم "و"مالکِ حقیقی" صرف وہی اللہ ہے۔

اسی طرح وہ فعل جو شریعتِ محمدی میں اللہ عوالی کے سواکسی دوسرے کے لیے حرام ہے، اُس کے کرنے سے علی العموم شرک لازم نہیں آتا، جب تک وہ کام بنت عبادت نہ کیا جائے۔ جیسے سجدہ تعظیمی شریعتِ محمدی میں حرام ہے، جبکہ پجھلی شریعت محمدی میں حرام ہے، جبکہ پجھلی شریعتوں میں نہ صرف جائزتھا، بلکہ واقع بھی ہوا، اور شرک بھی کسی وقت جائز نہیں ہوسکتا؛ کیونکہ فتیج عقلی (عقلاً بُرا) ہے، لہذا سجدہ تعظیمی حرام توہے مگر شرک نہیں۔

الحاصل: الوہیت (خدا ہونا) شریعتِ اسلامیہ میں استحقاقِ عبادت، اور وجوبِ وجود (لازم الوجود) سے تعبیر کیاجاتا ہے۔ جواسے اور اُس کے ملزومات کواللہ تعالی کے لیے مخصوص اور ذاتِ پاک میں منحصر جانتا ہے، وہ مُوَیِّد (توحید پرست مسلمان) ہے، اُسے مشرِک کہنا خطاو گراہی ہے۔

## دوسرافائده لفظ "عبادت " كي تحقيق مين

عبادت کو غایت تعظیم (تعظیم کی انتهاء) اور نهایت تذلّل (تواضع کی انتهاء) سے تعبیر کیا جاتا ہے،اور وہ صرف أفعال سے متصوّر نہیں، بلکہ اس کے لیے نیّت وارادہ بھی ضروری ہے، عبادت کی نیت کے بغیر بیہ اَفعال عبادت نہیں کہلاتے۔ مثلاً بغیر نیت مذکورہ کے ،کسی کے سامنے مسخرہ بن سے دست بستہ، پاگھٹنوں پر ہاتھ رکھ کر ر کوع کے انداز میں کھڑے ہونا، پاکسی کے گرد گھومنا، پاکسی مختاج کے لیے اپنے مال كاسالانه حاليسوال حصه مقرّر كر دينا، ياضح صادق سے غروب آفتاب تك كھانے يينے سے بازر ہنا،غایتِ تعظیم ہونا تودر کنار،اصلاً تعظیم ہی نہیں، توعبادت کیسی؟! عبادت تواس چیز کانام ہے کہ کسی کوغایت مزید عظمت میں جان کر،اُس کے لیے ان اَفعال کو بجالائے۔ حبیباکہ قرآن مجید میں امر عبادت کوخالقیت کُل اشیاء پر مرتئب کیا ہے،جو نہایتِ عظمت پر دلالت كرتے ہول، ارشاد بارى تعالى ہے: ﴿ ذَلِكُم الله مُ رَبُّكُمْ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوْهُ ﴿ ` ' ' بيه اللَّهُ تَحْمَارارب بي، اللهُ تَحْمَارارب بي، الله سواکسی کی بندگی (عبادت) نہیں، وہ ہر چیز کا بنانے والاہے، تواسی کی عبادت کرو!"<mark>۔</mark> علّامه فخرالدين رازى فرماتيين: "إنّ أمرَ العبادة ترتّب على كونه خالقَ كلِّ شيءٍ؛ إذ ترتّبُ الحكم على الوصف بـ"الفَاء" مُشعِرٌ

<sup>(</sup>١) پ٤، الانعام: ١٠١

شرک وبدعت کی پیجان \_\_\_\_\_\_\_ شرک

بالسببيّة، فهذا يقتضي أنّ كونَ الإله خالقاً للأشياء، هو الموجِبُ السببيّة، فهذا يقتضي أنّ كونَ الإله خالقاً للأشياء، هو المعبوديّة "(۱). الكونه معبوداً على الإطلاق، فالإله هو المستحقُّ للمعبوديّة "(۱). "يقينًا عبادت كاحكم برييزكے خالق بونے پر مرتب بوتا ہے، جس وقت حكم "فا"ك ساتھ موصوف ہو، تواس اس كا اشاره كى سبب كى طرف ہوتا ہے، لهذا يه امر ﴿فَاعْبُدُوهُ ﴾ اس بات كا متقاضى ہے كه "إله" وہ ہے جو تمام اشياء كا پيداكر نے والا

ہے، تو صرف وہی اس بات کاستحق ہے کہ اس کی عبادت کی جائے۔

### وہ افعال جن کے کرنے سے شرک لازم نہیں آتا

ایسے اَفعال [مثلاً و توف وطواف وغیرہ] کسی کولائق عبادت اور واجب الوجود (لینی وہ ذات جو ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ رہے گی) سمجھے بغیر بجالانا، نہ غیرُ اللہ کی عبادت ہے، نہ توحید کے مُنافی اور نہ ہی شرک ہے۔ البتہ اللہ تعالی کے سواکسی کے عبادت ہونے، یا اس کے واجب ُالوجود ہونے، یا رزّاقِ مطلق ہونے، یا کے مستحقِ عبادت ہونے، یا قائم بالذات (وہ جو اپنے وجود میں کسی کا مختاج نہ ہونے، یا تی گرائت ہونے، یا قائم بالذات (وہ جو اپنے وجود میں کسی کا مختاج نہ ہونے، یا نفع ہونے، یا قائم والیت وجود کی نعمت بخشی ہے) ہونے، یا نفع وضرر میں موثر حقیقی ہونے، یا اِمانت واحیاء (یغی موت وحیات دینے) میں مستقل وضرر میں موثر حقیقی ہونے، یا اِمانت واحیاء (یغی موت وحیات دینے) میں مستقل

<sup>(</sup>١) "التفسير الكبير" سورة الأنعام، تحت الآية: ١٠٢، ٥/ ٩٦.

۲۴ \_\_\_\_\_ شرک ویدعت کی پیجان

بالذات (لینی غیر محتاج) ہونے کا اعتقاد رکھنا، یقیبًا عبادتِ غیرُ اللہ ہے، توحید کے مُنافی اور کھلا شرک ہے۔

#### وه افعال جوعلامتِ شرك ہیں

بعض آفعال، جیسے بُت کو سجدہ کرنا، اور زُنّار (۱) گلے میں ڈالنا (کہ علاماتِ شرک و تکذیب سے قرار پا چکے) ان کے مرتکب کی تکفیر بھی اُسی اعتبارِ شرعی (۲) اور اعتقاد (۳) اُلو ہیت (لعیٰی خدامانے) کی بناء پر کی جائے گی، نہ کہ کسی اَور وجہ سے۔
تو معلوم ہوا کہ بغیر قلبی نیّت وارادے کے صرف اَفعال عبادت نہیں ہو سکتے، لہذا کسی کے لیے جائز نہیں کہ اینی بدگمانی یا من مانی کی بنیاد پر، اُن افعال کے کرنے والے پر، شرک و کفر کا تھکم لگائے، جب تک اس کے شرکیہ و کفریۃ عقیدے پر کوئی واضح و تقینی شرعی دلیل نہ ہو۔

<sup>(</sup>۱) زُنّار: وہ تا گاجو ہندو گلے اور بغل کے در میان ڈالے رہتے ہیں، اس کو جنیؤ بھی کہتے ہیں۔ اسی طرح وہ دھا گدیاز نجیر جوعیسائی، مجوسی اور یہودی کمر میں باندھتے ہیں۔

<sup>(&</sup>quot;فيروزاللغات"ص29۵)

<sup>(</sup>۲) کیونکہ شریعت اسلامیہ میں اس کوعلامتِ کفرسے تعبیر کرتے ہیں۔ (۳) کیونکہ مشرکین بتوں کولائق عبادت سمجھ کر انہیں سحدہ کرتے ہیں۔

#### تيسرافائده شرك كي شخفيق ميں

اصطلاحِ شریعت میں کسی کو اُلوہیت (خدائی) میں شریک مانے کا نام شرک ہے۔ "شرح عقائد" میں ہے: "الإشراك هو إثبات الشّریك في الألوهیّة، بمعنی وجوب الوجود کیا للمجوس، أو بمعنی استحقاق العبادة کیا لعبدة الأوثان"(۱۰۰. "شرک یہ ہے، کہ اللّہ تعالی کی اُلوہیت (خدائی) میں واجب الوجود (جو ہمیشہ سے ہمیشہ رہے گا) کی حیثیت سے، کسی اَور کو شریک گھرانا، جیسا کہ مجوسیوں کا عقیدہ ہے، یاسی کو عبادت کا ستحق سے، کسی اَور کو شریک گھرانا، جیسا کہ مجوسیوں کا عقیدہ ہے، یاسی کو عبادت کا ستحق سے جمیشا، جیساکہ بُت پرستوں کا عقیدہ ہے۔ اسی لیے اسے توحید کی ضد کہتے ہیں۔

### چوتھافائدہ لفظ "بدعت " کی شخفیق میں

لفظِ بدعت باصطلاحِ شریعت دو المعنی میں استعال ہوتا ہے:

اوّل: "ما لم یفعل النبیُّ ﷺ و لا أذِنَ فیه". "وہ کام جورسول الله مُلْقُتْنَا فَیْمَ الله عَلَمَ مِنْ الله مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

بعض حضرات نے اس معنی کی تفسیر بوں کی ہے: "ما لم یکن فی زمن النّبي ﷺ". "جس چیز کا وجود نبئ کریم ﷺ کے زمانہ میں نہ ہو، وہ بدعت ہے"۔ جبکہ افعالِ صحابہ، واقوالِ مجتهدین اربعہ، باتفاقِ اہل سنّت داخلِ ضلالت

<sup>(</sup>١) "شرح العقائد النَّسَفية" الله تعالى خالق لأفعال العباد ...إلخ، صـ١٣٧.

وحرمت وکراہت نہیں۔ توضروری ہواکہ بدعت کی دوم آسمیں کی جائیں: (۱) حسنہ (۲) اور سینئہ۔ ائمئر دین، علمائے سابقین بھی اسی بات کے قائل ہیں، اور یہی بات کے سابقین ولاحقین میں بلاخلاف مذکورہے۔

انہیں اقوال میں سے امیر المؤمنین سیّدنا عمر فاروق وَاللَّهُ كا تراوی کے بارے میں ارشادِ گرامی ہے: «نعمتِ البدعةُ هذه!» (۱) "کتنی اچھی برعت ہے بیا"۔ اور حضرت سیّدنا عبد الله بن عمر وَاللَّهِ الله کا قول نماز چاشت کے بارے میں ہے: «واِ ہمّا لبدعةُ ونعمتِ البدعةُ! واِ ہمّا لمِن أحسَنِ ما أحدثُه النّاسُ!» (۱) . "يقينًا بيرعت ہے، ليكن بہت اچھی بدعت ہے! اور بيرلوگوں كى إيجاد

کردہ عمدہ ترین چیزول میں سے ایک ہے"۔

بعض برعات حُسن وخوبي مين واضح بين، حبيباكه امام شَعراني وَقَلَيْ الشف الخمّة "مين ابواً ممه باللي وَقَلَ عَلَى الرّاوي كِير مداوَمت والتزام معتلق نقل فرمات بين: "كان أبو أمامة الباهلي وَقَلَ الله تعالى عادَتهم قيام رمضان فدُوموا على ما فعلتم، ولا تتركوا؛ فإنّ الله تعالى عاتب بني إسرائيل في قوله:

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام مالك في "المُوطَّأ" كتاب الصَّلاة في رمضان، ر: ٢٥٢، صـ٧٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: "فتح البارى" كتاب التهجد، تحت ر: ١١٧٥، ٣/ ٦٢.

﴿ وَرَهْ بَانِيَّةً ابْتَدَعُوهَا ﴾ ( ) ... الآية "( ) . الآية "و أمامه با بلى (ابيخ زمانے ك لوگوں

سے) کہاکرتے، کہ تم لوگوں نے جورمضان میں قیام کی عادت ڈال رکھی ہے، اس پر ہمیشہ قائم رہنا، اور اسے بھی ترک نہ کرنا؛ کیونکہ اللہ تعالی نے بنی اسرائیل پر اسی ترک کے سبب عتاب فرمایا، جیسا کہ ار شاد باری تعالی ہے: "اور راہب بننا (گوشہ نشینی اختیار کرنا)، توبیہ بات انہوں نے دین میں اپنی طرف سے نکالی، ہم نے ان پر مقرر نہ کی تھی، ہاں یہ بدعت انہوں نے اللہ کی رضا چاہنے کو پیداکی، پھر اسے نہ نباہا جیسااس کے نباہنے کاحق تھا، توان کے ایمان والوں کوہم نے اس کا تواب عطاکیا، اور ان میں سے بہتم ہے قاسق ہیں "۔

یہاں یہ بات بھی واضح ہوئی، کہ کسی چیز پر بدعت کا اِطلاق اس چیز کی فی نفسہ اچھائی کے مُنافی نہیں، اور نہ ہی اس کے بُرا ہونے کی دلیل ہے، بلکہ بھی کسی چیز کو ایک اعتبار سے سنّت بھی کہتے ہیں، جس طرح خلفائے راشدین کے اُدوار میں انجام پانے والے اُمور، معنی اوّل کے اعتبار بدعت

(۱)پ۷۷،الحدید: ۲۷

<sup>(</sup>٢) "كشف الغمّة" باب صلاة التطوّع، فصل في التراويح، الجزء ١، صـ١٤٦.

۲۸ سرک و بدعت کی پیجان

ہیں، جبکہ بحکم حدیث: «علیکم بسنتی وسنّة الخلفاء الراشدین» (الینی تم پر میری اور میرے خلفائے راشدین کی سنّت لازم ہے) سنّت ہیں۔

## جمع قرآن كابيان

اسی طرح حضرت سیّدناصدین اکبر وَقَاتَقَدُّ کامقدّمہ جَعِ قرآن مجید کے متعلق ارشاد مبارک، جسے امام بخاری نے این "صحیح" میں ذکر کیا: "میں نے جناب عمر وَقَاقَقَ سے کہاکہ تم وہ کام کیسے کرسکتے ہو، جور سول اللہ مِنْقَاقَدُ نے نہیں کیا؟ جناب عمر وَقَاقَقَ نے واب دیا کہ رب تعالی کی قسم! یہ کام اچھاہے، جناب عمر وَقَاقَقُ بار بار اس مُعالیٰ فیم میں مجھے راضی کرتے رہے، حق کہ اللہ تعالی نے اس کام کے لیے میر اسینہ کشادہ دیا، اور بالآخر میری رائے بھی حضرت عمر وَقَاقَقُ کی رائے کے مُوافق ہوگئ (۱)۔

حضرت سیّدنا فاروق عظم خِنْافَیْهٔ کا قول حضرت سیّدنا صداقیِ اکبر خِنْافَیْهٔ کے جواب میں، اور حضرت صداقیِ اکبر خِنْافَیْهٔ کا قول حضرت سیّدنا زید بن ثابت خِنْافَیْهٔ کے جواب میں، حبیبا کہ صحیح بخاری میں مذکور ہے، اس باب میں نص ہے کہ اصحابۂ کرام مِنِافِیْنَام نے بعض بدعات کواچھا کہا، اور ان کے فعل پر اِصرار کیا، یاالتزام کا حکم دیا"۔ بلکہ جملہ صحابۂ کرام ۔ رضوان اللہ تعالی علیہم اجمعین ۔ نے جمع قرآن پر

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في "السنن" كتاب السنّة، ر: ٤٦٠٧، صـ ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) "صحيح البخاري" كتاب فضائل القرآن، ر: ٤٩٨٦، صـ٨٩٤.

اتفاق وإجماع كيا، اور بعض بدعات كوباليقين بُراسمجها له كيا اس سے صحابة كرام كا بدعت كي تقسيم (حسنه سيّنه) پرمتفق ہوناظاہر نہيں ہوتا؟!(ا) \_

اسی طرح مصطفی جانِ رحمت بھی المید عمل فی الموسلام سنة حسنة ، فله أجرُ ها وأجرُ مَن عمل فرمانا كه «مَن سن في الموسلام سنة حسنة ، فله أجرُ ها وأجرُ مَن عمل بها» ... الحدیث (۲ یعنی اجس نے اسلام میں ایجے کام کی ابتداء کی ، اسے اپنے عمل کا اجر بھی ملے گا ، اور بعد میں عمل کرنے والوں کے عمل کا اجر بھی ملے گا ۔ اور لفظ اسمَن اکو بلا ضرورتِ شرعیّہ "أحیّی "کے معنی میں بیان کرنا تحریف ہے ؛ کہ لفظ "سَن "کو بلا ضرورتِ شرعیّہ "أحیّی "کے معنی میں اتا ہے ، نہ ہی شریعت میں اس معنی کا گھی پتا ماتا ہے ۔ اسی طرح "روج" کے معنی میں این بھی برعت کی تقسیم کے مخالفین کو مفید نہیں ؛ کیونکہ وہ ایجاد واحداث کو شامل ہے ، اور "حسَنہ "کی قید کے بیان کے ساتھ ، حدیث میں لفظ "سنّت" طریقہ کے معنی میں استعمال ہوا ہے ، اس لیے ساتھ ، حدیث میں لفظ "سنّت" طریقہ کے معنی میں استعمال ہوا ہے ، اس لیے ساتھ ، حدیث میں لفظ "سنّت" طریقہ کے معنی میں استعمال ہوا ہے ، اس لیے "روج" کی صحت لغۃ وشرعا محل کلام ہے ۔

اکابر علمائے کرام نے اس حدیث میں لفظ "سَنّ "کو "ابتدرع" کے معنی میں لیا ہے، جیسا کہ ملّاعلی قاری -علیہ رحمۃ الله الباری - "شرح شفاء" میں لکھتے ہیں:

<sup>(</sup>١) أي: البدعة قسمان: (١) الحسنة، (٢) والسيِّئة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في "الصحيح" كتاب الزّكاة، ر: ٢٣٥١، صـ٤١٠.

"«كلُّ بدعةٍ ضلالة»(١) خصّ (١) منها البدعة الحسَنة لحديث: «مَن سنَّ في الاسلام سنَّة حسنةً، فله أجرُها وأجرُ مَن عملَ بها»، ومنه قول عمرَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ حدیث پاک سے بدعت حسنہ کوخاص کیا گیاہے (استثناء کیا گیاہے)،اُس حدیث پاک کے ذریعے جس میں فرمایاکہ "جواسلام میں اچھے کام کی ابتداءکرے،اسے اپنے عمل کا جربھی ہوگا،اور بعد میں عمل کرنے والے کے عمل کا جربھی ملے گا"،اسی طرح نماز تراوی کے سے متعلق حضرت سیدنا عمر وٹائٹائٹا کا قول کہ "یہ توبڑی اچھی بدعت ہے!"۔ امام تؤوى "شرح يحيم سلم" مين حديث: «الا تقتل نفس ظلماً» ... إلخ، ك تحت فرمات بين: "هذا الحديثُ من قواعد الإسلام، وهو أنّ كلَّ مَن ابتدعَ شيئاً من الشرِّ، كان عليه مثلُ وِزر كلِّ مَن اقتدَى به في ذلك، فعمِلَ مثلَ عَملِه إلى يوم القيامة، ومثله مَن ابتدعَ شيئاً من الخير، كان

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في "السنن" مقدّمة المؤلّف، ر: ٤٢، صـ١٧.

<sup>(</sup>٢)أي: قوله ﷺ: «كلُّ بدعةٍ ضلالة» أمرٌ عامٌ، خصّصه الحديثُ: «مَن سَنَّ في الإسلام»....

<sup>(</sup>٣) "شرح الشَّفا" القسم ٢، الباب ١، فصل، ٢/ ١٩، ٢٠.

لهُ مثلُ أَجرِ كُلِّ مَن يعملُ به إلى يوم القيامة، وهو مُوافِقٌ للحديث الصَّحيح: «مَن سَنَّ سنَّةً حَسَنةً»، «ومَن سَنَّ سنَّةً سيِّئةً»" ...إلخ (١٠).

لینی میہ حدیث مبارک اسلام کے بنیادی قواعد میں سے ایک ہے، اور وہ یہ کہ جس نے اسلام میں بڑی بات ایجاد کی، اس کا وبال ایجاد کرنے والے پرہے، اور اس پرعمل کرنے والے ہر شخص کا وبال بھی اس پرہے۔ اس طرح جس نے اسلام میں کسی اچھی بات کی بنیاد ڈالی، اس کا اجر اسے ضرور ملے گا، اور قیامت تک اس پرعمل کرنے والوں کا اجر بھی اسے ملتارہے گا۔ یہ دونوں باتیں صحیح حدیث کے مطابق ہیں کہ "جس فالوں کا اجر بھی اسے ملتارہے گا۔ یہ دونوں باتیں صحیح حدیث کے مطابق ہیں کہ "جس فالوں کا اجر بھی اسے ملتارہے گا۔ یہ دونوں باتیں صحیح حدیث کے مطابق ہیں کہ "جس فی ابتداء کی " ... الخے۔

نیزامام نووی حدیث: «مَن سَنَّ» کے تحت فرماتے ہیں: "هذا تخصیصٌ لقولِه ﷺ: «کلُّ محدَثةٍ بدعةٌ، وکلُّ بدعةٍ ضلالةٌ»"("). "یہ تول رسول اللہ ﷺ کے اُس فرمان کو خاص کرتا ہے، جس میں فرمایا کہ ہرنیا کام بدعت ہے، اللہ ﷺ کے اُس فرمان کو خاص کرتا ہے، جس میں فرمایا کہ ہرنیا کام بدعت ہے، اور ہر بدعت گراہی ہے "۔

<sup>(</sup>١) "شرح صحيح مسلم" كتاب القسامة، الجزء ١١، صـ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، كتاب الزكاة، الجزء ٧، صـ٤٠١.

ملّاعلى قارى اس حديث شيخين كى شرح مين فرمات بين: «مَن أحدَث في أمرِنا هذا ما ليس منه (۱٬۰۰۰) فهو رَدُّ (۲٬۰۰۰) "(منه) إشارة إلى أنّ إحداث ما لم ينازع الكتاب والسنّة ليس بمذموم (۱٬۰۰۰). " «منه) سے اس بات كى طرف اشاره ہے، كه كوئى بھى نياكام جوكتاب الله اور سنّت ِ رسول ﷺ لَيْنَ اللَّهُ اللهُ عَلَيْدُ كَ عَالف نه ہو، تووه بُرانہيں "۔

نیز ملاعلی قاری "شرح مین العلم " میں فرماتے ہیں: "وقد تکون البدعة حسنة ، وقد تکون واجبة ، وقد تکون مُباحة "(، "برعت بھی حسن ، بھی واجب اور بھی مُباح (جائز) ہواکرتی ہے "۔

<sup>(</sup>۱) الصحیح البخاری" میں لفظ "فیہ" ہے، جو لفظ "منہ"سے متبادل ہے۔

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في "الصّحيح" كتاب الصلح، باب إذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود، ر: ٢٦٩٧، صـ ٤٤٠. وأخرجه مسلم في "الصّحيح" كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة، وردّ محدثات الأمور، .: ٢٤٩٢، صـ ٢٧٦٠.

<sup>(</sup>٣) "المرقاة" كتاب الإيهان، الفصل ١، تحت ر: ١٤٠، ١/ ٣٦٦.

<sup>(</sup>٤) "شرح عين العلم" الباب ٣ في الصوم وكسر الشهوة، ١٧٨١.

"كيميائ سعادت" ميں فرماتے ہيں: "وايں ہمه اگرچه بدعت است، واز صحابہ و تابعين نقل نكرده اند، ليكن نه ہرچه بدعت بود نه شايد كه بسيارى بدعت نيكوباشد، ليس بدعتی كه مذموم است آنكه مخالف سنت باشد" ... الخ(ا) - "اگرچه وه بدعت ہے، اور صحابه كرام و تابعين سے منقول بھی نہيں، ليكن ہر بدعت برئی نہيں ہوتی، بھی بدعت اچھی بھی ہوتی ہے، بُری بدعت صرف وہ ہے جوست دِرسول ﷺ کے مخالف ہو"۔ امام عرقالدين بن عبد السلام نے قواعد واصول سے مطابقت كو معتبر ركھتے ہوئے فرماياكه "بدعت قواعد شرعيه پر پيش كی جائے، اگر قواعد اِليجاب ميں داخل ہوتو واجب ہے، اور قواعد تحریم میں داخل ہو توحرام ہے "(")، ... وعلی ہذا القياس۔

<sup>(</sup>١) "الإحياء" كتاب آداب السّماع، الباب ٢، المقام ٣، الأدب ٥، ٢/ ٣٣١، ٣٣٢.

<sup>(</sup>٢) "كيمياء السعادة" الركن ٢، الأصل ٨، الباب ٢، آداب السّماع، صـ٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: "سبل الهدى والرشاد" جُماع أبواب مولده الشريف في الباب ١٣ في أقوال العلماء في عمل المولد الشريف، ١/ ٣٧٠، نقلاً عن الشيخ عز الدين بن عبد السلام.

امام نووی، حافظ بیم اور امام ابن جمر کمی (۱۱) مضرت امام شافعی الله الله الله الله الله الله الله حد شات من الأمور ضربان، أحدهما: ما أُحدِث فالله كتاباً، أو سنةً، أو أثراً، أو إجماعاً، فهذه البدعةُ الضالة. والثاني: ما أحدِث من الخير مما لا يخالف شَيئاً من ذلك، فليس بمذموم (۱۳). "برعت كي دوم شميل بين: (۱) وه جو كتاب الله، سنّت رسول، اثر صحابه، يا إجماع الممت كي مخالف بهو، وه برعت سيّن ہے۔ (۲) وه جو إن ميں سے كسى كے جمي مخالف نه بهو، وه برعت حسن ہے "۔

## مخالفین کی اصطلاح بھی کوئی بدعت کے شرعی معنی تونہیں

باقی رہی اصطلاحِ مخالفین کہ "جوامرِ دینی زمانہ رسول اللہ ﷺ، اور دَورِ صحابہ و تابعین میں نہ پایاجائے، وہ بدعت ہے"، اگر کسی کتاب میں اس اصطلاح کا پتا ہو بھی (قطع نظر اس سے کہ جُمہور علماء کی تفاسیر کے مقابل، یہ اصطلاح قابلِ توجہ نہیں) توبدعت کے معنی میں یہ اصطلاح خاص اُس قائل کی اپنی ہے، نہ کہ کوئی

<sup>(</sup>١) أي: "الفتح المبين" تحت الحديث ٥، صـ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: "فتح الإله في شرح المشكاة" كتاب الإيهان، باب الاعتصام بالكتاب والسنة، تحت ر: ١٤١، الفصل ١، ١/ ٥٣٥.

معنیٔ شرعی، حتی کہ نصوصِ شرعیّہ کے طور پراسے پیش کیاجائے، یہ تومحض اس کی اپنی اختراع وایجاد ہے اور بس!۔

رہایہ شبہ کہ "یہ تعل عہدِ سابق میں نہ ہوا، اور حضرتِ رسالت ہُلُا اُلَّا اُلَّا اُلَّا اُلَّا اُلَّا اُلَٰ الْلَٰ اللَّا اللَّهِ عَلَيْ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللِمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُولِمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّالِمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ

#### بدعت کے معنی کی حقیقت

حاصلِ کلام بیہ ہے کہ بدعت اپنے دوسرے معنی (مخالفِ سنّت)، لینی سنّت کے مخالف وضد ہونے میں مطلقاً گراہی وضلالت ہے۔ مذمّت بدعت کی اکثر احادیث میں یہی معنی مراد ہیں (لیعنی جوبدعت سنّت کے خلاف ہو)،اور احادیث میں وارد وعیدیں بھی اسی معنی کے مناسب ہے، اور اس معنی کے اعتبار سے حدیث: «کلّ بدعةٍ ضلالة» (لیعنی ہربدعت گراہی ہے) اپنے حقیقی معنی پرہے، اور یہ قاعدہ کلّیہ بغیرکسی تاویل وتصرّف کے صحیح ہے۔

معنی اوّل و مخالفین کی اصطلاح کے مطابق بدعتِ حسَنہ وسیّئہ مزید پانچہ و آقسام (۱) کی طرف منقسم ہوتی ہے، اور «کلّ بدعةٍ ضلالة» بمعنی "کلّ بدعةٍ سیّئةٍ ضلالة" (ہر بُری بدعت گراہی) ہے۔ یا "کلّ "جمعنی اکثر ہے؛ کہ شرع شریف میں ہزارہا جگہ ایسا استعال ہوا ہے۔

بالجمله کسی امر کا حضور اکرم بڑالٹاکا گیٹے کی ذات سے ثابت نہ ہونا، اُس کام کی کراہیت یاحرمت کو ثابت نہیں کرتا، اور نہ ہی اس کام کے عہدرسالت بڑالٹاکا گیٹے میں نہ پایاجانا بھی اس کام کے عہدرسالت بڑالٹاکا گیٹے میں نہ پایاجانا بھی اس پائے جانے سے کوئی فرق آتا ہے۔ اسی طرح کسی چیز کا قُرونِ ثلاثہ میں نہ پایاجانا بھی اس کے صلالت وبدعت سینی ہونے پر دلیل نہیں۔لہذا صدیث: (اخیر اُمّتی قَرنی) (۱۳سے مخالفین کا اِستِدلال، اس بات پر کہ "جوامر قُرونِ ثلاثہ یعنی عہد سیِّد المرسلین وزمانہ صحابہ و تابعین میں نہ پایا جائے، وہ بدعت وضلالت ہے "محض بے جاہے۔

#### دوسرا قاعده

# أفعالِ خير كالمجموعه خير پرباقي رہتاہے

اگرچند بڑے اعمال کو یکجاکر دیاجائے، تووہ مجموعہ بھی بڑابلکہ آور زیادہ بڑا ہو جاتا ہے۔ اسی طرح اگر چند نیک اعمال کو جمع کر دیاجائے، تووہ مجموعہ بھی نیک بلکہ آور زیادہ اچھااور بہتر ہو جاتا ہے۔ "لیخی بڑے اعمال کا مجموعہ بھی بڑا ہوگا، جبکہ نیک اعمال کا مجموعہ بھی بڑا ہوگا، جبکہ نیک اعمال کا مجموعہ بھی نیک ہوگا، بلکہ اُس نیک عمل کو اَور بھی زیادہ تقویت و مضبوطی مل جاتی ہے"۔ کا مجموعہ بھی نیک ہوگا، بلکہ اُس نیک عمل کو اَور بھی زیادہ تقویت و مضبوطی مل جاتی ہے"۔ جیسے دھاگے کی رسی ، کہ ہر دھا گہ اپنی ایک حیثیت رکھتا ہے ، مگر ان کو یکجاکر دیا جائے ، تواس مجموعہ سے ایک مضبوط رسی کی شکل حاصل ہوتی ہے۔ اسی مناسبت دیا جائے ، تواس مجموعہ سے ایک مضبوط رسی کی شکل حاصل ہوتی ہے۔ اسی مناسبت سے یہ کہنا ہے جانہ ہوگا کہ "کئی ایجھے کا موں کا ثواب ، ایک کارِ خیر کے ثواب سے کہیں زیادہ ہے"۔

#### فقهائے كرام جزءكى كيفيت پرڭل كى كيفيت كااستدلال كرتے ہيں

علمائے کلام وفقہائے کرام کی عادت مستمرہ رہی ہے، کہ وہ کیفیاتِ آجزاء سے کیفیت مجموع پراستِدلال کرتے ہیں، اور کبھی کسی کواس میں اختلاف نہیں ہوتا۔ قال فی "المواقف" فی بحث الکلام: "فإنّ حصولَ کلّ حرفٍ مشروطٌ بانقضاء الآخر، فیکون له أوّل، فلا یکون قدیماً، فکذا المجموعُ المركَّبُ منها" (۱۰). "علّامه عضد الدّین ایجی "مَواقف" میں کلام کی بحث میں فرماتے ہیں، کہ یقیناً ہر حرف کا حصول دیگر حرف کے منتفی ہونے سے مشروط ہے، اس طور پر وہ اس کے لیے اوّل ہوگا، قدیم نہیں۔ اس طرح بیہ مجموعہ بھی ان حروف سے مرکَّب ہوگا"۔

امام ابنِ امیر الحاج "شرک منیۃ المصلّی" کے باب سینے میں تصری فرماتے ہیں کہ "جب کھجور کے دانوں پر شار درست ہے، توان کو ایک لڑی میں پروکر سیج بنانے میں کونساحرج لازم آیا؟!"۔

"شرح سفر السعادة" (۱) میں کثیر ابنِ شہاب سے نقل کیا کہ "میں نے امیر المؤمنین عمر رفی قال کے بنیر دودھ، پانی اور کمیر المؤمنین عمر رفی قال سے بنیر کا حکم معلوم کیا، آپ نے فرمایا: بنیر دودھ، پانی اور کھیس سے بنایاجا تاہے، تواسے کھاؤ" (۳) ۔ لیمنی جب الگ الگ حالت میں اُس کے اَجزاء حلال ہیں، تواُن سب کا مرتب ومجموعہ کیوں ناجائز ہوگا؟!

<sup>(</sup>١) "المواقف" الموقف ٥ في الإلهيّات، المقصد ٧، الجزء ٨، صـ٤٠١.

<sup>(</sup>٢) "شرح سفر السعادة" خاتمة الكتاب، صـ ٥٤٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في "السنن الكبرى" كتاب الضحايا، ١٠/٦.

شرک وبدعت کی پیچان \_\_\_\_\_\_\_ مترک

امام غزالی "اِحیاء العلوم" میں ساع کے باب میں لکھتے ہیں: "فإذا لم يحرم الآحادُ، فمِن أين يحرم المجموع ...؟!"(١) "جب كى شَے كاجز حرام نہیں، تواس كاكل (مجموع) كيے حرام ہوگا؟!

مزید فرماتے ہیں: "فإن افراد المباحات إذا اجتمعت، کان ذلك المجموع مُباحاً" "مُباح أمورك افراد، اجتماعیت کی صورت اختیار کرلیں، المجموع مُباح، ہی رہتے ہیں "۔

#### اس قاعدہ کے ثبوت میں حدیث پاک

اس قاعده کی اصل حدیث شریف سے بھی ثابت ہے، سنن ابوداود میں حضرت سیّدناابوہریر برقی اصل حدیث شریف سے بھی ثابت ہے، سنن ابوداود میں حضرت سیّدناابوہریر برقی اللّٰہ سے روایت ہے: «وقد سمعتُكَ یا بلال! وأنت تقرأ من هذه السّورة ومن هذه السّورة!» قال: كلامٌ طیّبٌ یجمعه اللهُ بعضه إلى بعض، فقال النبیُّ ﷺ: «كلُّكم قد أصاب»"(". "اے بلال! میں نے تمادی تلاوت سن كه تم کچھ یہال پڑھتے ہو، کچھ وہال سے (لیمن ایگ الگ سور تول

<sup>(</sup>١) "إحياء العلوم" كتاب آداب السّماع، الباب ١، بيان الدليل...، ٢/ ٢٩٧.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في "السنن" كتاب التطوّع، ر: ١٣٣٠، صـ١٩٨.

سے) اعرض گزار ہوئے، کہ پاکیزہ کلام ہے، اللہ تعالی اس کے ایک جھے کودوسرے سے ملادیتاہے! مصطفی جان رحمت بڑالٹھا گیا نے فرمایا: تم سب نے درست کیا"۔

دیکھو! حضرت سپّدنا بلال ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّ اللَّهُ اللَّ

اس قاعدہ سے وہ تمام اختلافی مسائل حل ہو جاتے ہیں، جن کو محض بدعت کہہ کر انکار کر دیا جاتا ہے، مثلاً بزرگوں کے اِیصالِ ثواب کی نیت سے نذر ونیاز کا اہتمام کرنا، محفلِ میلاد کا اہتمام جو متعدد نیک اعمال کا مجموعہ ہے، مثلاً تلاوتِ قرآن کر یم، حمد و نعت، ذکرِ رسولِ پاک ﷺ فی درود وسلام اور کھانا کھلاناو غیرہ اعمالِ صالحہ جب میہ سب نیک اعمال ہیں، تو محفلِ میلاد کی صورت میں ان اعمال کا مجموعہ بھی نیک، بلکہ اور زیادہ باعث خیر وبرکت ہے۔

#### تيسرا قاعده

# چیزوں میں اصل تھم مُباح ہوناہے

مشهور قاعده م كم "الأصل في الأشياء الإباحةُ "(١) "اشياء مين

اصل تھم اِباحت ہے "۔ لینی جس شے کی ممانعت شریعت سے ثابت ہے، صرف وہی شے ممنوع ومذموم رہے گی، باقی سب چیزیں جائزومُباح قرار پائیں گی۔

جو کسی نئے کو ناجائز وحرام ومکروہ قرار دے، اس پر لازم ہے کہ شریعت

اسلام سے اس شے کی ممانعت ثابت کرے، اگر کہیں ممانعت نہیں، تو یہی اس شے

کے جائز ہونے کی دلیل ہے؛ کیونکہ چیزوں میں اصل حکم اِباحت (جائز ہونا) ہے۔

جب کسی کام کے کرنے یانہ کرنے کے بارے میں، شریعت ِمطہّرہ میں

کوئی حکم صراحةً نه ہو، تو دہاں حکم اختیاری ہو تا ہے۔ اس قاعدے پر قرآن وحدیث

سے دلائل،اورامّت کے فقہائے کِرام کے اقوال بے شار ہیں۔

المسلم الثبوت المين من الإباحة حكم شرعيٌ؛ لأنّه خطابُ الشّرع تخييراً، والإباحة الأصليّة نوعٌ منه؛ لأنّ كلَّ ما عدمَ فيه المدركُ الشّرعي للحرَج في فعلِه وتركِه، فذلك مدركٌ شرعيٌ لحكم الشّارع

<sup>(</sup>١) "الأشباه والنظائر" الفنّ الأوّل، القاعدة الثالثة، صـ٧٣.

بالتخيير، فهي -أي: الإباحةُ- لا تكون إلّا بعد الشّرع، خلافاً لبعض المعتزلة"(١).

"اِباحت ایک تعلم شرق ہے؛ کیونکہ کسی چیز کا مُباح ہونا بھی شریعت کا ایسا
خطاب ہے، جس میں کرنے یانہ کرنے کا بندے کو اختیار ہوتا ہے، جبکہ اِباحت اِصلیہ
بھی اسی کی ایک نوع ہے؛ کیونکہ ہر وہ کام جس میں کرنے یانہ کرنے کا کوئی ذکر نہ ہو،
اس میں شریعت کی طرف سے بندے کو اختیار ہے، اسی کا نام اِباحت ہے، اور اِباحت
بھی اَحکامِ شریعت میں سے ایک تعلم ہے۔ اس میں بعض معتزلہ کو اختلاف ہے "۔

حضرت علّامه بحر العلوم اس كى شرح مين فرمات بين: "أي: عدمُ المُدرك الشّرعي لهما مدركٌ شرعيٌ بحكم الشّرع بالتخيير، والإباحةُ الأصليّة لا تكون إلّا في موضع عدم المدرك الشّرعي للحرج في الفعل والترك" ... إلخ.

"جب شریعت میں کسی کام کے کرنے یانہ کرنے کاکوئی ذکر نہ ہو، تووہاں کسی حکم کاذکر نہ ہونا، خود ایک حکم شریعت ہے، جسے حکم اختیاری کہتے ہیں، اسی کا نام

<sup>(</sup>١) "مسلَّم الثبوت" الباب ٢، صـ١٢٣، ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) "فواتح الرَّحموت" المقالة ٢، صـ٥٦.

شرک وبدعت کی پیجان \_\_\_\_\_\_ سوم

اِباحت اصلیہ ہے؛ تاکہ اس کام کے بجالانے یا ترک کرنے میں کوئی حرج واقع نہ ہو"۔اسی کومُباح بھی کہتے ہیں۔

#### اس مسئله پردلائل قرآنیه

ارشادِ باری تعالی ہے: ﴿ هُو الَّذِيْ خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ جَيْعاً ﴾ (۱) اوہی ہے جس نے تمارے لیے بنایا جو پھر زمین میں ہے " حضرت ملا علی قاری "مرقات شرحِ مشکاة" میں فرماتے ہیں: " (الحلال بیّن والحرام بیّنٌ ) (۱) ...: أي: واضحٌ لا يخفی حلّه بأن وردَ نصّ علی حلّه، أو مُهِد أصلٌ يمكن استخراجُ الجزئيّات منه، كقوله تعالى: ﴿ خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ جَيْعاً ﴾ (۱) فإنّ اللامَ" للنّفع، فعلم أنّ الأصلَ في الأشياء الحلُّ، إلّا أن يكونَ فيه مضرّةٌ " (۱). حدیث: "حال واضح ہے"... العین اس کی حلّت بوشیرہ نہیں ، کہ یا تواس کے بیان حلّت کوظام رکرنے کی غرض سے العین اس کی حلّت بوشیرہ نہیں ، کہ یا تواس کے بیان حلّت کوظام رکرنے کی غرض سے العین اس کی حلّت بوشیرہ نہیں ، کہ یا تواس کے بیان حلّت کوظام رکرنے کی غرض سے العین اس کی حلّت بوشیرہ نہیں ، کہ یا تواس کے بیان حلّت کوظام رکرنے کی غرض سے العین اس کی حلّت بوشیرہ نہیں ، کہ یا تواس کے بیان حلّت کوظام رکرنے کی غرض سے

<sup>(</sup>١) پا،القرة: ٢٩\_

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في "الصّحيح" كتاب الإيمان، ر: ٥٢، صـ١٦.

<sup>(</sup>٣) ساءالبقرة: ٢٩ ـ

<sup>(</sup>٤) "المرقاة" كتاب البيوع، الفصل ١، تحت ر: ٢٧٦٢، ٦/ ١١.

کوئی نص وارد ہوئی، یاسی جزئی سے اس کے حلال ہونے کو بیان کیا گیا، جیسا کہ باری تعالی کاار شاد ہے: "جس نے تمھاری خاطر بنایا جو کچھ زمین میں ہے"،اس میں "لام" منفعت (فائدہ) کے لیے۔ تو معلوم ہوا کہ اشیاء میں اصل تھم حلال ہونا ہے، جب تک اس میں کوئی ضرر (نقصان) نہ ہو"۔

"غمز عيون البصائر" ميں ہے: "ودليلُ هذا القول قولُه تعالى: ﴿ عَلَقَ لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ جَمِيْعاً ﴿ ''، أخبر بأنّه خلقَه لنا على وجه المِنّة، وأبلغُ وجوهِ المِنّة علينا إطلاقُ الانتفاع، فتثبتُ الإباحةُ "''. "اس مسله ميں واضح دليل بيار شاد بارى تعالى ہے: "جس نے تمارى فاطر بنايا جو پچھ زمين ميں ہے "۔ اس آيت مباركہ ميں الله تبارك وتعالى نے واضح طور پر بيان فرما ديا، كه زمين وآسان ميں جو پچھ ہے، اس كو بمارے ليے بطور نعمت پيدا فرمايا، اور كمال مهر بانى بيه فرمائى كه اس نعمت كو مطلقاً منفعت (فائده) كے ليے ركھا، لهذا اس سے اباحت ثابت ہوتی ہے"۔

الله جَلِّ مجده ارشاد فرماتا ہے: ﴿ قُل لا ّ أَجِدُ فِي مَا أُوْحِيَ إِلَيَّ مُحُرَّماً عَلَى طَاعِمِ يَّطْعَمُهُ إِلاَّ أَن يَكُوْنَ مَيْتَةً أَوْ دَماً مَّسْفُوْحاً أَوْ لَحْمَ

<sup>(</sup>١) په ۱۰البقرة: ۲۹ په

<sup>(</sup>٢) "غمز عيون البصائر" الفنّ ١، القاعدة ٣، ١/ ٢٢٤.

شرک وبدعت کی بیجان \_\_\_\_\_\_\_ متم

خِنْرِیْرِ ﴿ '' التم فراؤ که میں نہیں پاتااس میں جو میری طرف وحی ہوئی، کسی کھانے والے پرکوئی کھانا حرام ہو، مگریہ که مردار ہو، یارگوں کا بہتا خون ، یابد جانور کا گوشت "۔ "تفسیر مدارک العنویل "میں فرمایا: "وفیه تنبیه علی أنّ التحریم إنّیا یثبت بو حی الله وشرعِه ، لا بہوی الأنفُس " '' . "اس میں اس بات کی پر تنبیہ ہو ۔ کہ حرام صرف وہی چیز ہے جس کی حرمت وتی الهی ، یا شریعت مطهّر ہ سے ثابت ہو ، کہ حرام صرف وہی چیز ہے جس کی حرمت وتی الهی ، یا شریعت مطهّر ہ سے ثابت ہو ، کو مض نفسانی خواہش سے کوئی چیز حرام نہیں ہوجاتی "۔

حضرت سيّدنا عبر الله بن عبّاس وَلَيْ الله عن روايت ہے: «كان أهلُ الجاهليّة يأكلون أشياء ويتركون أشياء تقذُّراً، فبعث اللهُ نبيّه، وأنزلَ كتابَه، وأحلَّ حلالَه، وحرَّم حرامَه، فها أحلَّ فهو حلال، وما حرَّم فهو حرام، وما سكتَ عنه فهو عفوٌ »(").

"زمانهٔ جاہلیت میں لوگ بعض چیزوں کو کھاتے اور بعض چیزوں سے نفرت کرتے ہوئے انہیں چھوڑ دیتے،اللہ تعالی نے نبی کریم ﷺ کی مبعوث فرمایا، ان پر قرآن کریم نازل فرمایا، حلال چیزوں کوحلال قرار دیا،اور حرام چیزوں کوحرام قرار

<sup>(</sup>۱)پ۸،الانعام: ۱۳۵

<sup>(</sup>٢) "مدارك التنزيل" سورة الأنعام، تحت الآية: ١٤٥، ١/ ٣٩٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في "السنن" كتاب الأطعِمة، ر: ٣٨٠٠، صـ٥٤٢.

دیا، لہذا حلال وہی ہے جسے اس نے حلال قرار دیا، اور حرام وہی ہے جسے اس نے حرام کہا، اور جس سے سکوت فرمایاوہ مُعاف ہے"۔

حضرت شیخ عبد الحق محد "ف دہلوی "اَشعّة اللمعات" میں اس حدیث کے تحت فرماتے ہیں: "ازیں جا معلوم میشود، کہ اصل در اشیاء اِباحت است "(۱)۔ "یہال سے معلوم ہواکہ تمام اشیاء میں تھم اِباحت اصل ہے "۔

"سنن ترمزی" اور "سنن ابن ماجه" میں حضرت سیّدناسلمان فارسی اسنن ترمزی "(۱) اور "سنن ابن ماجه" میں حضرت سیّدناسلمان فارسی وَ اللّهُ فَی کتابه، والحرامُ ما حرَّمَ اللهُ فی کتابه، وما سکتَ عنه فهو مما عَفا عنه (۳). "حلال وه ہے جے الله تعالی نے اپنی کتاب میں تعالی نے اپنی کتاب میں حرام کیا، اور جس کے بارے میں سکوت فرمایا، وہ مُعاف شدہ چیزوں میں سے ہے "۔

<sup>(</sup>١) "أشعّة اللمعات" كتاب الصيد والذبائح، الفصل ٣، ٣/ ٥٠٩.

<sup>(</sup>٢) أي: في أبواب اللباس، ر: ١٧٢٦، صـ٤١٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في "السنن" كتاب الأطعمة، ر: ٣٣٦٧، صـ٧٤.

حضرت ملّاعلى قارى عِلَافِيْنَهُ "مرقاة شرح مشكاة "مين اس حديث كے تحت فرماتے ہيں: "فيه أنّ الأصلَ في الأشياء الإباحةُ "". اس حديث مين اس بات كى طرف اشاره ہے، كه اشياء مين اصل حكم إباحت (جائز ہونا) ہے۔

"محیح مسلم شریف" میں ہے: «إِنَّ أعظمَ المسلمین في المسلمین جُرماً، مَن سأل عن شيءٍ لم يحرَّم على المسلمین، فحرَّمَ عليهم من أجل مسألتِه»(۱). "مسلمانوں میں سب سے بڑا بُرم اس کا ہے، جس نے اس چیز کے متعلق سوال کیا، جو مسلمانوں پر حرام نہیں تھی، مگراُس کے (فضول) سوال کے باعث حرام کر دی گئی"۔

کسی دلیل کے بغیر، حرمت یاکراہت کا حکم کرنا، شریعت اسلامیہ پر اِفتراء ہے

جب قرآن کریم سے اِباحت کا اصل ہونا صراحةً واشارةً ہر طرح ثابت ہوگیا، تواب اشیاء کی حرمت وکراہت پر بغیر کسی ستقل دلیلِ شرعی کے حکم کرنا، یااس بارے میں توقف کرنا، اور حرمت کو اصلِ شرعی کہنا (جس طرح بعض لوگوں کی عادت ہے) اللہ تبارک وتعالی پر اِفتراء (جھوٹ باندھنا) ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:
﴿ وَ لَا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ أَلْسِنتُكُمُ الْكَذِبَ هَذَا حَلالٌ وَ هَذَا حَرَامٌ لِتَفْتَرُوا

<sup>(</sup>١) "المرقاة" كتاب الأطعِمة، الفصل ٢، تحت ر: ٨٠٤٢٢٨ / ٥٠.

<sup>(</sup>٢) "صحيح مسلم" كتاب الفضائل، ر: ٦١١٦، صـ٦٠٣٠.

عَلَى الله الْكَذِبَ ﴾ (١) [النّحل: ١١٦]. "اور نه كهو اسے جو تمھارى زبانيں

جھوٹ بیان کرتی ہیں: یہ حلال ہے اور یہ حرام ہے؛ کہ اللہ پر جھوٹ باندھو!"۔

وليس علامه شامی "رة المخار" مين علامه نابكی سے نقل كرتے ہيں: "وليس الاحتياط في الافتراء على الله تعالى بإثبات الحرمة أو الكراهة، اللذين لا بد هما من دليل، بل [الاحتياط] في الإباحة التي هي الأصل "(". "احتياط اس بات مين نہيں كه حرمت ياكرا مهت (جن كے ليے دليل كی ضرورت ہے) كو ثابت كركے اللہ تعالى پر إفتراء كيا جائے، بلكه إباحت كے قول مين احتياط ہے) كو ثابت كركے اللہ تعالى پر إفتراء كيا جائے، بلكه إباحت كے قول مين احتياط

ہے ؛ کیونکہ اِباحت اصل ہے "۔ (جس کے لیے دلیل کی ضرورت ہے)

ملّاعلی قاری ایخ رسالہ"اقتداء بالخالف" میں فرماتے ہیں: "ومن المعلوم أنّ الأصلَ في كلّ مسألةٍ هو الصحّةُ، وأمّا القولُ بالفساد والكراهة، فيحتاج إلى حجّةٍ من الكتابِ أو السنّةِ أو إجماعِ الأمّة" ...إلخ. "يبات ثابت شده ہے، كہ ہر مسله میں اصل عمم صرف إباحت وصحت ہے، جبکه فساد اور كراہت كے عمم كے ليے دليل كی ضرورت ہے، قرآن كريم سے ہو، يا جماع المّت سے ہو"۔

<sup>(</sup>۱) يىهما، انحل: ١١١\_

<sup>(</sup>٢) "ردّ المحتار" كتاب الأشربة، ٥/ ٢٩٦.

علّامه سیّد شریف تدّی فرماتے ہیں: "الحلالُ بالنصّ والحرامُ بالنصّ، والمسکوتُ عنه باقِ علی أصل الإباحة". "حلال وحرام نص سے ثابت ہوتے ہیں، اور جس بارے میں کچھ مم نہیں، وہ اپنی اصل اِباحت (جواز) پر رہتا ہے "۔

ہیں، اور جس بارے میں کچھ مم نہیں، وہ اپنی اصل اِباحت (جواز) پر رہتا ہے "۔

"ہدایہ" کی فصل حِداد میں ہے: "الإباحة أصلٌ "". "اِباحت (جائز ہونا) اصل حکم ہے "۔ "شرح الوقایة" میں ہے: "لما حکموا بحرمة المسفوح، بقی غیرُ المسفوح علی أصلِه، وهي الحلُّ، ویلزم منه الطهارةُ "". "جس وقت فقہاء کرام بہتے خون کی حرمت کا قول کرتے ہیں، تونہ الطهارةُ "". "جس وقت فقہاء کرام بہتے خون کی حرمت کا قول کرتے ہیں، تونہ لازم آتا ہے کہ وہ طاہر بھی ہو"۔

<sup>(</sup>١) "الهداية" كتاب الطلاق، الجزء ٢، صـ٣٢٠.

<sup>(</sup>٢) "شرح الوقاية" كتاب الطهارة، ١/ ٧٥.

محب طبرى مسألة جواز تقبيل ما فيه تعظيمُ الله تعالى كے من

میں فرماتے ہیں: فإنّه إن لم يرد فيه خبر بالنّدب، لم يرد بالكراهة أيضاً ١٠٠٠ أيضاً ١٠٠٠ مباح ومستحب ير وليل نه بوناكر الهيت كى وليل نهيں "۔

جب بیہ بات واضح ہوگئی کہ حرمت وکراہت اَحکام شرعیہ سے ہیں، اور تھم شرعی کے لیے دلیلِ شرعی کا ہونالازی ہے، اسی طرح اِباحت بھی اگرچہ تھم شرعی ہے، گراس کی اصل منصوص اور متفق علیہ ہے، اور علمائے اصولیین کی تصریح کے مطابق حرمت وکراہت کے تھم شرعی کانہ ہونا، اِباحت واختیار کے لیے کافی ہے۔ لہذا جواز کے قائلین سے خواہ مخواہِ ستقل دلیل کا مطالبہ کرنا، اور خود ہزاروں جزئیات کی نسبت بلادلیلِ ستقل، کراہت و حرمت کا تھم دینا، نری سینہ زوری وہٹ دھرمی ہے!!۔

# فقہائے کرام ایسے سینکڑوں مسائل کی تحسین فرماتے ہیں جو قرون ثلاثہ میں نہیں تھے

اسی طرح فقہائے کرام سینکڑوں جگہ اس اصل کی تصریح، اور اس پر مسائل کی تفریح کے اور اس پر مسائل کی تفریح کے بین، باوجود اس کے اگر کسی نے مذاہب اور ان کی اصطلاحات میں فرق کیے بغیر دھو کا کھایا، توآیاتِ صریحہ، واحادیثِ صحیحہ، اور اقوال علمائے اصول سے (جن کی تحقیق

<sup>(</sup>١) انظر: "عمدة القاري" كتاب الحج، تحت ر: ١٥٩٧، ٧/ ١٦٧، نقلاً عن المحبّ الطبري.

اس مسکد میں معتبر و مقبول ہے) چشم بوشی کرنا، اور کتاب وسنّت اور علمائے ملّت کی شخصی معتبر مرجوح قول بطور دلیل پیش کرنا، اور اپنی خام خیالی سے اسے مبنی اور ماخذ کھہرانا، حیاء ودیانتداری کے کس قدر خلاف ہے!! اور فقہائے کرام صدہامسائل میں (باوجود اس کے کہ ان مسائل کا وجود قُرونِ ثلاث میں نہ تھا، نہ ہی شریعت مطہّرہ نے ان پرکسی تھم کی تصریح کی) جواز واستحسان کا تھم دیتے ہیں۔

# اگرلوگ صرف اس قاعدہ کواچھی طرح سمجھ لیس تو مخالفین کے دھوکہ وفریب سے پیج جائیں

اگر ہمارے دینی بھائی صرف اس قاعدہ کواچھی طرح سمجھ لیں، تو مخالفین کے دھوکہ وفریب میں بالکل نہ پھنسیں، اور ان سے کہدیں کہ "حرمت وکراہت ثابت کرناتھ ھارے ذہہ ہے، جب تک تم دلائلِ شرعیہ سے ثابت نہ کر دو، مُناظرہ کے قاعدہ کے مطابق، ہمارے لیے اباحت اصلیہ ہی کافی ہے "۔

اسی طرح بعض بھولی بھالی عوام اور مخالفین کا یہ خبط ہے ربط کہ "قاعدہ اباحت اُس جگہ جاری ہوتا ہے، جہال شریعت خاموش ہو، اور بدعت کی مذمّت تو احادیث میں وارد ہے؟!"۔بدعت کی تحقیق (جو قاعدہ اُولی میں مذکور ہوئی اس) میں یہ مسئلہ واضح ہونے کے بعد بخوبی حل ہو چیا۔ اُس سے ثابت ہوا کہ کسی امر کا صرف بدعت ہونے کے بید عقد ہونے کے بدعت ہونے کے بدعت ہونے کے ساتھ ساتھ، شریعت اسلامیہ سے اس کی بُرائی کا ثبوت بھی ضروری ہے۔

پھر جس امر کی بُرائی شریعت مطہّرہ سے ثابت ہو، اسے کوئی جائز وستحسن نہیں کہتا، ہاں جس کام کی خوبی و بُرائی شریعتِ اسلامیہ سے اصلاً ثابت نہیں، وہ مُباح ہے، اُسے مکروہ وضلالت سجھنا شریعت مطہّرہ پراِفتراء (جھوٹ) ہے۔

"فتح البارى" ميں تصريح ہے: "البدعة إن كانت ممّا يَندرِج تحت مستقبَحٍ في مستحسَنٍ في الشّرع فهي حَسنةٌ، وإن كانت تَندرِج تحت مستقبَحٍ في الشّرع فهي مستقبَحةٌ، وإلّا فمِن قِسم المباح "(۱). "برعت اگر شريعت اللسّرع فهي مستقبَحةٌ، وإلّا فمِن قِسم المباح "(۱). "برعت اگر شريعت اسلاميه كي پنديده أمور ميں داخل بو تووه برعت حسنه ہے، اور جو دونول ميں سے سي ميں داخل نه بوء تو وه قسم مُباح سے ہے "۔

یہ قاعدہ حفظ کر لیں، شریعت ِمطہّرہ کے ہزاروں مسائل کی بنیاداسی پرہے۔

#### چوتھا قاعدہ

# قرآن وحدیث کے عموم واطلاق سے استِدلال بلانکیر جائزہے

قرآن وحدیث کے عموم واطلاق سے استِدلال عہدِ صحابۂ کرام وظافی ہے بالانکیر جاری ہے، اور عقلِ سلیم (کہ باطل خیالات سے پاک ہے) اُس کی صحت پر حکم کرتی ہے۔

<sup>(</sup>١) "فتح الباري" كتاب صلاة التراويح، تحت ر: ٢٠١٠، ٤/ ٢٩٤.

شرک وبدعت کی پیجان \_\_\_\_\_\_\_ میرا

"المسلَّم الثبوت" میں ہے: "وأیضاً شاع وذاع احتجاجُهم سلَفاً وخلَفاً بالعمومات من غیر نکیر "(۱). " قرآن وحدیث کے عموم واطلاق سے استِدلال سلَفاً وخلَفاً بلاتکیر جاری ہے"۔

<sup>(</sup>١) "مسلَّم الثبوت" المقالة ٣، الفصل ٥، صـ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في "الصّحيح" كتاب الإيمان، ر: ١٢٤، صـ٣٦.

بحر العلوم "فوات الرحموت" مين فرمات بين: "يعني أنّ القُدماءَ من الصّحابة والتابعين والمتأخّرين ومَن بعدهم، يحتجّون في الأحكام الشرعيّة بالعمومات، أي: بالألفاظ الدالّة عليها" ...إلخ. "اكابر صحابة كرام، تابعين، متأخرين اور ان كے بعد آنے والے علماء نے، أحكام شريعت كعموم واطلاق (جن پرالفاظ دلالت كرتے بين) سے استدلال كيا"۔

خلاصۂ بحث بیہ ہے کہ عموم واطلاق کے دلیلِ شرع ہونے پرسکف وخلف متنفق رہے ہیں، اور ائمۂ مجتدین وعلائے را تین نے صدہامسائلِ جزئیہ، اور اَحکام شرعیہ اسی سے بیان فرمائے، بعض لوگوں نے اس میں اس در جبرافراط کی کہ اس عموم واطلاق کے مقابلہ خاص اَحکام جو شریعت اسلامیہ نے بیان فرمائے، ان کو "کأن لم یکن" (کالعدم) سمجھ لیا، اور کچھ اُمور کو اپنے زعم فاسد میں کسی آیت وحدیث کے عموم واطلاق میں داخل سمجھا، اسی طرح بعض وہ اُمور جن کے متعلق شریعت مطہم مرہ میں خاص اَحکام بیان فرمائے، انہیں عموم واطلاق میں داخل کر لیا۔

پھر اُن حضرات کی اِتباع میں کچھ حضرات نے قرآن واحادیث کے اکثر عموم عمومات واطلا قاتِ کو این خیالاتِ فاسدہ اوراَوہامِ باطلہ کے مخالف پا کر، کبھی عموم واطلاق کے معنی و مراد کوبدل دیا، اور کبھی ایپنے خود ساختہ اصول کے تحت انہیں قابلِ عمل ہی نہیں جانا۔ آج کل اس تفریط کا زور شور ہے، ولہذا ہمیں بھی چند مَباحث میں اُسی سے تعرّض منظور ہے۔

#### مبحث إوّل

مجث اوّل: علمائ اصوليين كي اصطلاح مين مطلق ماهيت متمكّنه "في

أيّ فردٍ من الأفراد"، يا"في فردٍ شائعٍ على الإطلاق" كو كبتي بين، علمائ منطق كي اصطلاح اس كر برخلاف ب-

معلوم ہوا کہ اربابِ اصول کی اصطلاح میں مطلق جمعیٰ فردشائع علی الإطلاق، یا ماہیت ِ متقرّرہ فی خِہمن آئی فرد ہے، اور اس کا حکم اس کے ماتحت افراد میں جاری ہوتا ہے، اس میں کسی ایک خاص فرد کو متحقق کرنا کافی نہیں ہوتا۔ تو اُسے موضوع قضیہ مہملہ قدمائیہ قرار دے کر، ایک فرد میں تحقق ِ حکم کو کافی کہنا (جیسا کہ بعض مخالفین کا طریقہ ہے) محض مغالطہ ہے، کہ علمائے اصولیین اور علمائے منطق کی دو ۲ الگ الگ اصطلاحات میں فرق نہ کرنے کے خلطِ اصطلاحین سے ناشی ہوا ہے، جیسے حدیث پاک: ﴿فِی کلّ خمسٍ مِن الإبل شاقٌ ﴿ " "ہر پاچیک کو اون گی ہون پر ایک بکری ہے " کے اِطلاق کو ان احادیث (کہ جن میں غیرِ سائمہ سے نفی کو نام کرتے ہیں) کے مانع ومُزاحم ہیں؛ کیونکہ اُس حکم کی خصوصیت ایک فرد کے ساتھ دو سری دلیل سے ثابت ہو جاتی ہے۔

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في "المستدرَك" كتاب الزّكاة، ر: ١٤٤٣، ٢/ ٥٥، ٥٥ ٥.

### مبحث ذوم

مبحث و ماری ہے، اور اِطلاق اس طرح تقاضا کرتا ہے کہ اُس کے تمام مقیّدات معمول بہاہونے کی صلاحیت رکھتے ہوں، اگرچہ وہ اپن ذات میں تمام خصوصیات، یا بعض عوارضِ خارجیہ کی وجہ سے اس تھم کو جاری نہ کرنے کا متقاضی ہو۔ تو خصوصیات مطلق میں اصل ہے ہے کہ اَحکام مطلق اُس میں جاری ہوں، اور اُس کا قائل متمیّک باصل ہے ؟ کہ ایخ دعویٰ کے ثبوت میں کسی دلیل کا محتاج نہیں، بلکہ خالف کے ذہہ ہے کہ وہ الیے دیوں پیش کرے۔

توجس صورت میں ذکرِ رسول ﷺ کی مطلق خوبی اہلِ اسلام کے نزد کیدوزِروشن کی طرح عیال ہے، اور مخالفین کو بھی اس کا قرار ہے۔ یقیناً مطلق تعظیم رسول اللہ ﷺ کتاب وسنّت واجماعِ امّت سے ثابت ہے، تو مروَّجہ نحافل فرکِمولد، یا قیام وسلام پرکسی خاص دلیل کامطالبہ کرنا، آدابِ مُناظرہ کے خلاف ہے۔ اسی طرح مطلق تلاوتِ قرآن وذکرِ خدا، ودُرود، وتصدّق، وکلمئہ طیّبہ وغیرہا اعمالِ خیرجن کا حسن شریعت اسلامیہ سے ثابت ہے، اور خیرکا ہرکام فی نفسہ کسی عام یا مطاق کے تحت شامل ہے، تومروَّجہ فاتحہ وسوم وغیرہا کا ثبوت ہمارے ذمّہ نہیں، بلکہ یا مطاق کے خت شامل ہے، تومروَّجہ فاتحہ وسوم وغیرہا کا ثبوت ہمارے ذمّہ نہیں، بلکہ قرآن وحدیث وغیرہا سے ممانعت کی شرعی دلیل پیش کرنا مخالفین کے ذمّہ ہے۔

ان مسائل میں بیہ لہنا کہ "اِن اُمور کا تبوت کہاں ہے؟ فرآن وحدیث میں دکھاؤ! صحابہ و تابعین نے یہ کام کب کیا؟ کس مجتہد نے حکم دیا؟ اس کا پتا دو!" محض

بے جا اور بے چاری عوام کو دھوکا دینا ہے۔ اس کے جواب میں مخالفین کو بس اس قدر کہہ دینا ہی کافی ہے کہ "یہ نیک اعمال ہیں، جن کے عام یا مطلق کی خوبی کو قرآن وحدیث میں صراحت سے بیان کیا جا چاہے، تم بھی اسی طرح ان خاص اُمور کی ممانعت کی تصریح شریعت مطہمرہ سے ثابت کر دو! ورنہ قرآن وحدیث کے مقابلہ میں صرف تمان خرائی ڈھکو سلے کون مانتا ہے!! اور ہم مہمیّک باصل وظاہر ہیں، اور تم خالف مصل وظاہر ہو، تو مُناظرہ کے قاعدہ کی رُوسے اپنے دعوی کا شوت تم پر واجب ہے، ہمارے لیے ان اُمور میں منع کی صراحت نہ ہونا ہی اباحت (جواز) کے لیے کافی ہے۔ ہمارے لیے ان اُمور میں منع کی صراحت نہ ہونا ہی اباحت (جواز) کے لیے کافی ہے۔

### مبحث سوم

مبحث سوم سان اگر کسی امرِ خیر میں تعیین و تکرار کسی محذورِ شرعی کا تقاضانهیں کرتے، تو وہ تعیین و تکرار جائزومُباح کھہریں گے، مثلاً نماز فجروعصر کے بعد مصافحہ کو امام نودی (۱) و خَفاجی (۲) نے تکرار و تعیین وقت کودیکھتے ہوئے مُباح کہا، اور شخ ابو السعود نے مصافحہ (جو کہ سنّت کے آفراد میں ایک فرد ہے) کو بعد فجروعصر سنّت قرار دیا، اور بعض باعتبار مجموع جہتین بدعت حسّنہ ، یامِن وجہ سنّت ، ومن وجہ بدعت فرماتے ہیں۔

<sup>(</sup>١) أي: في "الأذكار" كتاب السّلام والاستئذان، تحت ر: ٧٤٥، صـ٥٣٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: "نسيم الرياض" القسم ١، ٢/ ٣٢٧.

حضرت شاہ ولی اللہ محدیث دہلوی (صاحبِ "ججۃ اللہ البالغہ") نے "مسوی شرح موطاً" میں امام نووی (اس کا قول نقل کیا، اور اس پر فجر وعصر کے مصافحہ پر تھم مصافحہ عید کو متفرع کیا، اور اس بات کو کہ (امرِ مشروع بعد تعیین و تخصیص کے بھی مشروع ہی رہتا ہے) مسلم وبر قرار رکھا(")۔

حضرت ملّا على قارى "رساله فضائلِ نصف شعبان" مين فرماتے ہيں:
"قلتُ: ويجوز العملُ بالحديث الضعيف، لا سيّما وقد ثبتَ روايتُه عن أكابر الصّحابة مطلقاً" ... إلخ. "مين كهتا مول، كه حديث ضعيف پرعمل جائز ہے، بطور خاص أس وقت جب اس كى روايت اكابر صحابة كرام سے مطلقاً ثابت ہو"۔

## بعض اَذ کار ووظائف کے لیے وقت یادن خاص کرنا

یہاں سے ظاہر ہوا کہ بعض سور توں یا دُرودکو بعض نمازوں کے ساتھ خاص کرنا، اَورادو وظائف کے لیے ایک وقت،دن، یا تاریخ وعدد، منگل وجعہ کووعظ ونصیحت کے لیے معین کرنا،اور فاتحہ اَموات کے لیے سوم، چہلم، یا جمعرات، حضور غوثِ اعظم شیخ عبدالقادر جیلانی اِسٹائٹی کی نیاز کے لیے گیار ہویں مقرّر کرنا، اور اسی طرح کسی بزرگ کی نیاز وفاتحہ کے لیے کھانے کو فرض وواجب جانے بغیر خاص کرنا،

<sup>(</sup>١) أي: في "الأذكار" كتاب السّلام والاستئذان، تحت ر: ٧٤٥، صـ٥٣٥.

<sup>(</sup>٢) "المسوَّى شرح الموطَّأ" باب يستحب المصافحة والهدية، الجزء ٢، صـ ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) "فتح الرحمن في فضائل نصف شعبان" صـ٧١٢، ٧١٣ من المخطوط.

جائز ورَواہے، اور یہ خاص کرنا تلاوتِ قرآن ودُرود وتصدیّق کی خوبی فی نفسہ میں اصلاً حرج نہیں کرتا۔

### مبحث چہارم

مبحث چہاؤم ۲۰ اوّلًا: بعض افراد حضور اکرم ﷺ کے کسی فعل کے نہ
کرنے کودلیل بنا کر، قرآن وحدیث کے عموم واطلاق پر ترجیج دیے ہیں، اوراسی بِنا پر
میلاد وقیام، فاتحہ اُموات، سوم وغیرہ اعمالِ خیر کو (جو عمومات واطلاقاتِ شریعت
سے ثابت ہیں) ممنوع وضلالت قرار دیتے ہیں۔ اس براہ رَوی کا رَد قاعدہ اوّل
میں بدعت کے معنی کی تحقیق کے شمن میں بیان ہو چگا، کہ کسی فعل کا اپنی ذات میں
اچھا ہونا، اور عہدِ رسالت ﷺ یا قُرونِ ثلاثہ میں نہ ہونا، اس کے حُسن وخوبی
میں اصلاً حرج نہیں کرتا۔

اس قاعدہ کے تحت وہ اُمور جور سولِ اگرم ﷺ نے ترک فرمائے، اور عصرِ صحابہ و تابعین میں رائج ہوئے، وہ سب بدعت وضلالت، اور مکروہ ومعصیت عظیم یں و تابعین میں رائج ہوئے، وہ سب بدعت وضلالت، اور مکروہ ومعصیت عظیم یں گے۔ لہذا تعظیم وذِکر خدا ور سول، تلاوتِ قرآن، دُرود خوانی، اور تصدق و غیرہا اُمور کو، جن کا حکم شریعت میں عموم واطلاق کے ساتھ وارد ہے، مختلف طریقوں سے، اور جس حالت، وہیئت، ووضع، ووقت میں چاہیں، بجا لاناعین تعمیل حکم الٰہی ہے، جب تک شریعت اسلامیہ کا خلاف لازم نہ آئے۔

#### خلاصةكلام

خلاصۂ کلام یہ ہے کہ اَحکام والفاظِ نصوص کی تخصیص، اگر کسی وقت یا وضع وغیرہ کے ساتھ شریعتِ مطہّرہ سے ثابت نہ ہو،اور قیاس کی مخالفت ان کے مورد پر کمی نہ کر دے، وہ عموم واطلاق پر رہتے ہیں، جبکہ علمائے اصول ان میں کسی خاص سبب کابھی اعتبار نہ کرتے ہوئے،احادیثِ آحاد کوصالے تخصیص نہیں سمجھتے۔ تو مخالفین کی اپنی خام خیالی کب اس تخصیص کی لیاقت رکھتی ہے؟!

پھر لُطف ہے کہ خالفین خود توبدعت کے اِطلاق وعموم سے ہزار جگہ دلیل

پڑتے ہیں، جبکہ ہم سے ہر ہر مسلہ میں قرآن وحدیث سے سے سے تصریح ،اور ہر ہر جُری کی حائز ومُباح ہونے پر بھی مستقل دلیل کا مطالبہ کرتے ہیں، قرآن وحدیث کے عموم واطلاقات سے علمائے شریعت نے جودلائل قائم فرمائے، انہیں بھی قبول نہیں کرتے۔
واولا قات سے علمائے شریعت نے جودلائل قائم فرمائے، انہیں بھی قبول نہیں کرتے۔
واہ! شاباش ان حضرات کو! خود تو اپنے لیے بدعت کے عمومات اور دلیل ترک سے سند پکڑیں، اس طور پر کہ اس کے بعد منع و شوتِ حرمت و کراہت کے لیے میں اور مستقل دلیل کی اصلاً حاجت باتی نہ رہے! اور اکا ہر ملّت اسلامیہ کے لیے اسی قاعدہ کودلیل بنانے کی اجازت نہ ہو! کہ بغیر تصریح ان کی وہ رائے (جو "قرآن وحدیث قاعدہ کودلیل بنانے کی اجازت نہ ہو! کہ بغیر تصریح ان کی وہ رائے (جو "قرآن وحدیث سے مؤیّد ہے ") بھی بے کا سمجھی جائے۔ اس سے مؤیّد ہے ")

### بإنجوال قاعده

# بُرے فعل کے سبب فعلِ حسن ہر جگہ بُر انہیں ہوجاتا

کسی ایجھے عمل میں برائی داخل ہوجانے کی وجہ سے وہ عمل اس وقت تک بُرا نہیں، جب تک اس کی اچھائی اس بُرائی کے نہ ہونے کے ساتھ مشروط نہ ہو، مثلاً حدیثِ ولیمہ، جس میں طعام ولیمہ کو «شرّ الطعام طعام الولیمة» ((فرمایا)

قبولِ ضیافت کی تاکید فرمائی،اوراس ضیافت کے انکار پراعتراضِ شدید فرمایا۔

"روّالمحّار" زيارتِ قبورك باب مين هـ: "قال ابنُ حجر [المكّي] في "فتاواه" ": ولا تترك لما يحصل عندها من المنكّرات والمفاسِد؛ لأنّ القُربةَ لا تُترك لمثل ذلك، بل على الإنسان فعلُها وإنكارُ البِدَع، بل وإزالتُها إن أمكن، قلتُ: ويؤيّد ما مرّ من عدم ترك اتباع الجنازة، وإن كان معها نساءٌ نائحات "(") انتهى ملخّصاً.

"امام ابن حجرتگی عِاللِّفِئْهِ نے اپنے فتاوی میں فرمایا، کہ کوئی بھی عملِ خیر، اُس میں شامل شدہ منگرات ومفاسد کے سبب ترک نہ کیا جائے؛ کیونکہ ان (منگرات

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في "الصّحيح" كتاب النكاح، ر: ١٧٧٥، صـ ٩٢٥.

<sup>(</sup>٢) "الفتاوى الكبرى الفقهية" كتاب الصّلاة، ٢/ ٢٤.

<sup>(</sup>٣) "ردّ المحتار" كتاب الصّلاة، باب صلاة الجنائز، ٥/ ٣٦٦.

ومَفاسد) کاکسی عملِ خیر کے ساتھ ملنا،اس کی برائی کاسبب نہیں،بلکہ انسان پرلازم ہے کہ وہ اس عملِ خیر کو بجالائے، اور ان میں کی جانے والی برائیوں کی مذمّت کرے، نیز جہاں تک ممکن ہوان برائیوں کوختم کرنے کی کوشش کر تارہے۔ میں کہتا ہوں (علّامہ شامی):اس کی تائیداس مسکلہ سے بھی ہوتی ہے جس میں کہا گیا، کہ اس جنازہ کی اتّباع کو ترک نہیں کہا گیا، کہ اس جنازہ کی اتّباع کو ترک نہیں کہا جائے گا، جس میں عورتیں اور نوحہ کرنی والیاں بھی حاضر ہوں "۔

اس باب کی اصل پیرہے کہ حَسن (اچھے) کوحَسن جانے، اور فتیج سے منع کرے،اگراس بات پر قادر نہ ہو تواُس برائی کو مکروہ ضرور جانے۔البتہ اگر عوام کسی ام مستحسن کے ساتھ کسی ناجائزامر کاار تکاب اس طور پرلازم تھہرا لیں، کہ اس کے بغیراس اصل مشخسن کوعمل ہی میں نہ لائیں ، تومصلحت کے پیش نظر علمائے شریعت کو بیاختیار حاصل ہے، کہ اس اصل مستحسن سے منع کریں، اور عوام کواس کے کرنے سے روکیں۔اسی لیے بعض علماء نے ایسے افعال سے منع فرمایا،لیکن چونکہ اس زمانہ میں خُلق کی امور خیر کی طرف رغبت اور دین کی طرف توجه نہیں رہی،اور وہ مسائل کی تحقیق کی طرف دھیان نہیں دیتے ، نہ کسی سے دریافت کرتے ہیں ، نہ کسی کے کہنے پرعمل کرتے ہیں، جس کے سبب اکثرا چھے افعال بھی خرابیوں کے ساتھ واقع ہوتے ہیں، منع کرنے پر ان خرابیوں کو چھوڑتے بھی نہیں، تو آب اصل کی ممانعت ہی خلاف مصلحت ہے۔ لہذاعلمائے دین نے ایسے امور کی ممانعت سے بھی منع فرمایا، جو اپنی ذات میں تو اچھے ہیں، لیکن بعض عوارض خارجیہ کے سبب مکروہ

ہوگئے۔ "در ختار" باب العیدین میں ہے: "أمّا العوامُ فلا یُمنَعون من تکبیر ولا تنفّلِ أصلاً؛ لقلّة رغبتهم في الخیرات"(". "عوام کوتکبیراتِ عیدالفطر کہنے، اور نوافل پڑھنے سے بالکل منع نہیں کیاجائے گا؛ کیونکہ انہیں نیکیوں کا شوق جہلے ہی بہت کم ہوتا ہے "۔

اسی بنیاد پر صاحب "البحر الرائق" فرمایا: "کُسالی القَوم إذا صلّوا الفجر وقت الطلوع، لا ینکر علیهم؛ لأنّهم لو مُنعوا یتر کونها أصلاً، ولو صلّوا یجوز عند أصحاب الحدیث، وأداءُ الجائز عند البعض أولی من الترك أصلاً". "ستی کرتے ہوئے طلوع شمس کے وقت نماز فجر اداکرنے من الترك أصلاً". "ستی کرتے ہوئے طلوع شمس کے وقت نماز فجر اداکرنے سے عوام کونہ روکا جائے؛ یونکہ اگرتم انہیں روکو گے تووہ نماز بالکل ترک کر دیں گے، اور نماز کا اداکر لینا چھوڑ دینے سے بہتر ہے، اور محدثین اسے جائز بھی سجھتے ہیں۔ ہروہ عمل جس کی ادابعض کے نزدیک جائز ہو، اس کا بحالانا ترک سے بہتر ہے "۔

بعض حفرات کم علمی کی بناء پرعوام کوان افعالِ حسَنہ سے منع کرتے ہوئے، ہر طرح کی شکرت کرتے ہیں، اور مستحسناتِ ائمۂ دین، اور مستحباتِ شرعِ متین کو بھی شرک وبدعت کھہراتے ہیں، اور اپنی تمام تر توانائیاں اِن نیک کامول کے مٹانے

<sup>(</sup>١) "الدرّ" كتاب الصّلاة، باب العيدين، ٥/ ١١٨.

<sup>(</sup>٢) "البحر" كتاب الصلاة، ١/ ٤٣٧.

۲۲ سیرک و برعت کی پیجان

میں صَرف کرتے ہیں، وہ نیک کام جو فی الجملہ رَونقِ اسلام کا باعث ہیں، اِتناجی نہیں سجھتے کہ لوگ ان کامول کو چھوڑ کر کیا کام کریں گے ؟! اور جو روپیہ پیسہ ان کامول، اور انبیاء واولیاء کے اعتقاد میں صَرف کرتے ہیں، وہ کس کام میں صرف ہوگا؟!

حيطا قاعده

### کفّار وگمراہوں سے مشابہت کاضابطہ

افعال میں کفّار ومبتدعین سے مشابہت ہر جگہ کفروحرام نہیں، اس کے لیے چند شرائط کا پایاجانا ضروری ہے:

اوّل: نیّت اور مشابہت کا ارادہ؛ کیونکہ اعمال کا دارومد ارنیّت پرہے، اور ہر آدمی کے لیے وہی ہے جس کی اس نے نیّت کی۔

"الأشاه والنظائر" ميں ہے: "الأمورُ بمقاصدِها"(١٠)، "كامول كے

جائزاور ناجائز ہونے كا دارومدار ان كے مقاصد پر مبنی ہوتا ہے"۔ "ور مختار" ميں "البحر الرائق" سے ہے: "فإنّ التشبُّهُ بہم لا يُكره في كلِّ شيءٍ، بل في المذموم وفيها يُقصَد به التشبُّه"("). "الملِ كتاب سے تشبُه ہر چيز ميں مكروه نہيں،

بلکہ بڑی بات میں تشبہ مکروہ ہے، اور وہال کہ ان سے مُشابہت کاقصد کیا جائے "۔

<sup>(</sup>١) "الأشباه" الفنّ ١، القواعد الكلية، القاعدة ٢، صـ ٢٢.

<sup>(</sup>٢) "الدر" كتاب الصلاة، باب ما يفسد الصلاة وما يكره فيها، ٤/ ٨٥.

وه احادیث جو ممانعت مشابهت میں ہیں، جیسے: حدیث: «مَن تشبّه بقوم فهو منهم» (۱۰)، اسی طرح: «لیس منّا مَن تشبّه بغیرنا»، اور: «لا تَشبّهوا بالیّهود ولا بالنّصاری» (۱۰) ان میں لفظ "تشبُه" جولایا گیاہے، وه بابِ تفعّل سے بالیّهود ولا بالنّصاری چیز کا مکلّف کرنا ہے، جیسے تمرّض (مریض بننا)، و تکوُف (کُونی بن جانا): أي: أظهر نفسَه مریضاً وکُوفیاً ولم یکن. "لیمن کُونی ومریض نه ہوتے ہوئے جی، خود کومریض وکُونی ظاہر کرنا"۔

اہلِ اسلام و کقار مبتد عین کے در میان ہیں وں عبادات اور صدہا مُعاملات متنابہ یا متحد ہیں، بغیر نیت وارادے کے ان کی ادائیگی کو نہ صرف ہم، بلکہ مخالفین بھی حرام و مکروہ نہیں سمجھتے، بلکہ بہت کم فرائض وواجباتِ اسلام، الیی مشابہت واتحاد سے پاک نظر آتے ہیں، مثلاً مسلمان روزہ رکھتے ہیں، تو ہنود "بُرت" رکھتے ہیں، اسی طرح کقار بھی اپنے معبودانِ باطل کے لیے سجدہ وطواف کرتے ہیں، نیزید افعال مشرکین عرب میں تو اللہ تعالی کے واسطے بھی رائے ومعمول تھے۔

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في "السنن" كتاب اللباس، ر: ٤٠٣١، صـ٥٦٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في "السنن" أبواب الاستيئذان والآداب، ر: ٢٦٩٥، صــ ٢١١، ٢١٢.

## **دوم ۲:** جس فعل میں مشابہت واقع ہے، وہ كفّار كادني شِعار ہو، و صرَّح

به العلماءُ، ففي "شرح الفقه الأكبر": "إنّا ممنوعون من التشبّه بالكفَّار وأهل البدعة في شِعارهم، لا منهيُّون عن كلِّ بدعةٍ ولو كانت مباحةً، سواءٌ كانت من أفعال أهل السنّة، أو من أفعال الكَفَرة وأهلِ البدعة، فالمدارُ على الشِّعار"" أي: شِعار دِينهم. "جبیباکہ علمائے کرام نے اس کی تصریح فرمائی ہے، "شرح فقہ آگبر" میں ہے کہ "ہمیں کقّار واہل بدعت کے شعار دینی میں اُن سے مُشابہت سے منع کیا گیا ہے، نہ کہ ہر بدعت سے، اگرچہ وہ مباح (حلال) ہو۔ اب چاہے وہ برعت مُباح، اہل سنّت کے افعال سے ہو، یا کقّار واہل بدعت کے افعال ہے، مشابہت کادار ومدار شِعار دینی پرہے "۔ سوم ۲۰ جب کسی فعل میں مشابہت واقع ہور ہی ہو، اور وہ مخالف فرقہ کے ساتھ اس طرح خاص ہو، کہ اس فعل کاکر ناصر ف اس فرقہ سے ظاہر وہاہر ہو، نیز ممانعت بھی اس فعل کی اسی وجہ سے کی گئی ہو۔اگر ایسانہیں تو ہمیں اسلامی رسم ورّواج کو (اس طور پر که کقار واہل بدعت ہماری تقلید واقتداء میں اس کواختیار کر لیں) ترک كرنا ضرورى نہيں، جيسے اب عمامہ وغيرہ ہنود ميں بھى رَواج پا گيا ہے۔ ليكن اگر تمام

<sup>(</sup>١) "شرح الفقه الأكبر" صـ٤٩٦.

ملک کے اہلِ حق اُسے بالکل ترک کر دیں، یہاں تک کہ اب جو کرے وہ بوجہ اس فعل کے فرقۂ مخالف میں خیال کیاجائے، تو پھروہ کام نہ کیاجائے۔

# كسى فعل مين كفّار ومبتدعين كى عادت كالتبديل مو جانا

چہاڑم ۲: اگر کفّار و مبتدعین (اہل بدعت) کی عادت کسی فعل میں بدل جائے، اور اب اُن میں وہ عادت ورَواح نہ رہے، یارَواح عام ہونے سے خصوصیت اُن کے ساتھ باقی نہ رہے، یہال تک کہ اب وہ فعل ان کا شِعار نہ سمجھا جائے، تواس صورت میں مشابہت کا حکم بھی نہیں رہے گا۔

الم قَسطلاني مسلم طيسال ( المين كلصة بين: "أمّا ما ذكرة ( الن القيّم من قصّة اليهود، فقال الحافظ ابن حجر: إنّما يصحّ الاستدلال به في الوقت الذي تكون الطَّيَالِسَةُ ( الن من شِعارهم، وقد ارتفع ذلك في هذه الأزمنة، فصار داخلاً في عموم المباح، وقد ذكرة

<sup>(</sup>١) "المواهب" المقصد ٣، الفصل ٣، النوع ٢، ٦ / ٣١١.

<sup>(</sup>٢) أي: في "زاد المعاد" فصول في أموره الخاصة به من نسبه، ١/١٣٦، ١٣٧.

<sup>(</sup>٣) "طيالسه"، "طيلسان" كى جمع ہے، اور به "تالسان" كا معرّب ہے۔ "تالسان" وہ خاص رومال ہے جس سے سراور كندھاؤھكاجاتا ہے۔ "فتح الباري" كتاب اللباس، باب لبس الحرير للرجال، وقدر ما يجوز منه، تحت ر: ٥٨٣٠، ١٠/ ٣٢٤.

۲۸ سرک و بدعت کی پیچان

ابنُ عبد السّلام ﷺ في أمثِلة البدعة المباحة "(۱). "يه بات ابن القيم نے يہود كے قصه ميں ذكر كى - حافظ ابن حجر فرماتے ہيں، كه اس سے استدلال اس وقت درست ہوگا، جب طيالسه ان (يہود) كادين شعار ہو، وہ أب ہمارے زمانے ميں نہيں ہے، توفی الوقت به مُباح كے عمومات ميں داخل ہے، جبكه ابن عبدالسلام نے بھی اس طيالسه) كوبدعت مُباح كی مثالوں ميں ذكر كياہے"۔

### حاصل كلام

حاصلِ کلام یہ ہے کہ مخالف فرقہ سے مشابہت کا حکم اس وقت صحیح ہوگا، جب وہ فعل مخالف فرقہ کی اپنی ایجاد ہو، اور اب بھی اُن میں رائج و معمول ہو، اس طرح وہ فعل شِعار وعلاماتِ کفرسے بھی ہو،اور فاعل اس کی ادائیگی میں کفّار کے شِعار کی مُوافقت کا ارادہ بھی کرے۔

اسی طرح وہ فعل جو کفّاریا مبتدعین کی ایجاد ہو، اور خاص انہیں میں رائج ومعمول بھی ہو، لیکن ان کا شِعار نہ ہو، ایسا کام مخالفینِ مذہب کی مُوافقت کے ارادے سے کیا، تواس قسم کی مشابہت فاعل کواُس فرقہ میں داخل تونہیں کرے گ، البتہ ایساکرنا گناہ ضرور ہے، اور اسے بغیرادارہ مُوافقت کرنا بھی بے جا ہے۔

<sup>(</sup>١) "فتح الباري" كتاب اللباس، باب التقنع، تحت ر : ٥٨٠٧، ١٠/٥١٠.

#### سأتوال قاعده

# کسی باعظمت شے کی طرف نسبت سے زمان ومکان بھی عظمت والے ہوجاتے ہیں

کسی باعظمت شے کی طرف نسبت سے زمان و مکان (وقت و جگہ) بھی عظیم ہو جاتے ہیں؛ کہ اس میں طاعت و عبادت زیادہ فائدہ دیتی ہے، اور بر کات وانوار کشیر ہوتے ہیں۔ انبیائے کرام واولیائے عظام کے حضور میں نیک کام، اور ان کی وفات کے بعد اُن کے مشاہد و مزارات میں، بہت عمدہ تا ثیر رکھتے ہیں، ان تمام اشیاء کا یہی حکم ہے جو کسی چیز کو کسی باعظمت شے کی طرف نسبت واضافت و بینے کا ہے، جیسے حرمین شریفین کا ذاتِ اَحدیّت جَاجَالِا و حضرت رسالت جُلُالْتَا اللَّا کی طرف نسبت واضافت سے شرف و بزرگی والا ہونا، ان میں ثواب کی زیادتی و غیرہ۔ اسی طرح عہد رسالت مآب ہُلُالْتَا اللَّا کی کا شرف ، عظمت اِنالِ زمان، اور صحابۂ کرام کا زیادتی ثواب میں متاز ہونا، بر یہیات اسلام سے ہے۔

ار شاد باری تعالی ہے: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذَ ظَلَمُوْ آ أَنفُسَهُمْ جَآؤُوْكَ فَاسْتَغْفَرُوْا اللهَ تَوَّاباً رَّحِيْماً ﴾ (١٠) فَاسْتَغْفَرُوْا اللهَ تَوَّاباً رَّحِيْماً ﴾ (١٠) "اوراگرجب وه اپنی جانول پرظم کریں، تواے محبوب تمهارے حضور حاضر ہول،

<sup>(</sup>۱)پ۵،النسآء: ۲۴ پ

اور پھر اللّٰہ تعالی سے مُعافی چاہیں، اور رسول ان کی شَفاعت فرمائیں، توضر ور اللّٰہ تعالی کوبہت تَوبہ قبول کرنے والا مہربان پائیں!"۔

نيز آيت كريمه: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيْهِ الْقُرْآنُ ﴾ (١) سے

ثابت ہے، کہ اللہ اللہ اللہ علیہ علیہ علیہ معان کوئرولِ قرآن کریم سے شرف بخشتے ہوئے، روزے جیسی عظیم عبادت کے ساتھ مخصوص و ممتاز فرمایا۔ حدیث پاک میں ہے: «کان رسولُ الله ﷺ أجود النَّاس، وکان أجود ما یکون في رمضان حین یلقاه في کلّ لیلةٍ من رمضان، عیل علیہ وکان یلقاه في کلّ لیلةٍ من رمضان، فیدارِسه القرآن (۱)، "جناب جریل امین و حضرت سیّد المرسلین ﷺ فیدارِسه القرآن (۱)، "جناب جریل امین و حضرت سیّد المرسلین ﷺ فیدارِسه القرآن (۱) وار قرآن کا دَور کرتے، حضور اُن دنوں دیگر رمضان شریف میں ہرشب ملاقات اور قرآن کا دَور کرتے، حضور اُن دنوں دیگر ایام سے زیادہ سخاوت کی طرف متوجّہ ہوتے۔

<sup>(</sup>۱)پ۲،البقرة: ۱۸۵\_

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في "الصحيح" كتاب بدء الوحى، ر: ٦، صـ٢.

ارشاد بارى تعالى ہے: ﴿ وَاتَّخِذُوا مِن مَّقَام إِبْرَاهِيْمَ مُصَلًّى ﴾ (١)،

"اور ابراہیم کے کھڑے ہونے کی جگہ کو نماز کا مقام بناؤ!"۔ دیکھواللہ عَوَیْل نے اس پھر کی عظمت کوئس طرح بیان فرمایا! کہ جس پر کھڑے ہو کر جناب ابراہیم عَلَیہ اللہ عَلَیہ اللہ عَلَیہ اللہ عَلَیہ نے تعبیر معظمہ تعمیر کیا، حج کا اعلان فرمایا، اوراُس پر قدم شریف کانقش ہو گیا، اس پھر (مقام ابراہیم) کے قریب کھڑے ہو کر نماز اداکرنے کا حکم دیا جارہا ہے۔

حضرت شاہ عبد العزیز محرِّث دہلوی وظالی اس آیت مبارکہ کی تفسیر میں کھتے ہیں کہ "اس پھر کے پاس کھڑے ہونا، اور عبادتِ الہی کرنا، گویا ابراہیم عَلَیْمَالِیّالم کھتے ہیں کہ "اس پھر کے پاس کھڑے ہونا، اور عبادتِ بجالانا ہے"(۲)۔ کے پاس حاضر ہونا، اور اُن کے سامنے خدا کی عبادت بجالانا ہے"(۲)۔

آیت مبارکہ: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِن شَعَآئِرِ الله ﴾ " کے تحت

<sup>(</sup>١) په ا،البقرة: ١٢٥ ـ

<sup>(</sup>٢) "تفسير عزيزي" سورة البقرة، تحت الآية: ١٢٥، ١/ ٧٦٦.

<sup>(</sup>٣) پ٢، البقرة: ١٥٨\_

<sup>(</sup>٤) "تفسير عزيزي" سورة البقرة، تحت الآية: ١٢٥، ١/ ٨٩٤.

ارشادِ باری تعالی ہے: ﴿إِنَّ آیَةَ مُلْکِهِ أَن یَّانْتِیکُمُ التَّابُوْتُ فِیْهِ سَکِیْنَةٌ مِّن رَّبِّکُمْ وَبَقِیَّةٌ مِّمَّا تَرَكَ آلُ مُوسَی وَآلُ هَارُوْنَ تَحْمِلُهُ السَّمَلاَئِکَةٌ مِّن رَبِّکُمْ وَبَقِیَّةٌ مِّمَّا تَرَكَ آلُ مُوسَی وَآلُ هَارُوْنَ تَحْمِلُهُ السَّمَلاَئِکَةٌ ﴿نَانَى بَالُوتَ آئِنَ السَّمَلاَئِکَةٌ ﴾ (۱۱) "اُس کی بادشاہی کی نشانی بیہ ہے، کہ تمہارے پاس تابوت آئے، جس میں تمہارے رب تعالی کی طرف سے دِلوں کا چَین ہے، اور کِھے بِی ہوئی چیزیں معزّز موں کی ترکہ کی، اٹھاتے لائیں گے اسے فرشت "۔

مفسّرین کرام فرماتے ہیں کہ "اُس تابوت میں موسیٰ اور ہارون عَلَیْهُا اُمُّا کے تبرکات سے تبرک و توسُّل کرتے، اور اُس کے تبرکات سے بمیشہ فتح پاتے۔ اسی طرح بہت سی صحیح احادیث اس دعوی پر اُس کی برکت سے ہمیشہ فتح پاتے۔ اسی طرح بہت سی صحیح احادیث اس دعوی پر دلالت کرتی ہیں، کہ متبرک او قات میں اعمال خیر کا بجالانازیادہ فائدہ رکھتا ہے "(")۔

<sup>(</sup>۱) په ۲۴۸ البقرة: ۲۴۸

<sup>(</sup>٢) انظر: "معالم التنزيل" سورة البقرة، تحت الآية: ٢٤٨، ١/ ٢٢٩. وكذا في "لباب التأويل" و"التفسير الكبير".

<sup>(</sup>٣) "سنن النَّسائي" كتاب الجمعة، ر: ١٣٦٩، الجزء ٣، صـ٨٨، ٨٩.

حضرت ملّا على قارى، حديث: «فيه وُلدتُ، وفيه هاجَرتُ»كى شرح

مين لكست بين: "وفي الحديث دلالةٌ على أنّ الزّمانَ يتشرّف لما يقعُ فيه، وكذا المكانُ "(،)، "يه حديث بإك اس بات ير دلالت كرتى به، كه زمانه وجكه اليناندر رُونما مون والعظيم واقعه كي وجهس شرف بإجات بين "-

اسی طرح امام نووی وغیره بھی احادیث سے اس مطلب کو ثابت کرتے ہیں، "سیح مسلم شریف" میں عتبان بن مالک و ٹائٹا سے روایت ہے: «أصابنی فی بصری بعض الشّیء، فبعثتُ إلی رسول الله ﷺ أنّی أحبُّ أن تأتینی فتصلّی فی منزلِی، فأتخذه مصلّی "" وفی روایةٍ: «فخطَّ لی خطاً»"، "میری آنکھول میں کچھ تکلیف واقع ہوگئ تھی، اس لیے میں نے رسول الله ﷺ کی خدمت میں پیغام بھیجا، کہ حضور آپ میرے گھر تشریف لاکرسی جگہ نماز پڑھ لیں؛ تاکہ میں اس جگہ کونماز پڑھنے کے لیے متعین کرلوں "۔

<sup>(</sup>١) "المرقاة" كتاب الصوم، ٤/ ٥٤٣، تحت حديث: «فيه ولدتُ، فيه أُنزل عليَّ».

<sup>(</sup>٢) "صحيح مسلم" كتاب الإيهان، ر: ١٤٩، صـ٣٨.

<sup>(</sup>٣) أبو نعَيم في "معرفة الصحابة" باب العين، ر: ٢٣٣٣، ر: ٥٥٨٠ ، ٥٨/٤.

امام نووی اس حدیث پاک کی شرح میں فرماتے ہیں کہ "صالحین اور اُن کے آثار سے تبرک، اور اُن کے نماز پڑھنے کی جگہ نماز پڑھنا، اس حدیث پاک کے فوائد میں سے ایک ہے " (()۔

امام طحطاوی، علّامہ حلیمی کی "منہانی" اور امام بَیہ کی "شعب الإیمان" شعب نقل کرتے ہیں: "إِنّ الدّعاءَ مستجابٌ یومَ الأربعاء بعد الزّوال قبل وقت العصر؛ لأنّه فی استُجیبَ له علی الأحزاب فی ذلك الیوم، وكان جابرٌ یتحرّی ذلك فی مهیّاته، وذكرَ أنّه ما بُدئ شیءٌ یومَ الأربعاء إلّا تمّ، فینبغی البدایهُ بنَحو التدریس فیه" شیءٌ یومَ الأربعاء إلّا تمّ، فینبغی البدایهُ بنَحو التدریس فیه" رسول اکرم ﷺ عزوات میں فتحیاب ہونے کے لیے بدھ کے روز ہی دعا فرمایا کرتے، اسی طرح ہوکام بدھ کے روز شروع کیاجاتا ہے، وہ پایئر کمیل تک ضرور پہنچتا کرتے، اسی طرح ہوکام بدھ کے روز شروع کیاجاتا ہے، وہ پایئر کمیل تک ضرور پہنچتا کے الہذا ہرجائز کام مثلاً درس و تدریس فیمرہ کی ابتداء اسی روز کرنی چا ہیے"۔

<sup>(</sup>١) "شرح صحيح مسلم" كتاب الإيمان، الجزء ١، صـ٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) "شعب الإيمان" الباب ٢٣، ر: ٣٨٧٤، ٣/ ١٤٢٠.

<sup>(</sup>٣) "ط" كتاب الحظر والإباحة، ٢٠٢، ٢٠٣ ملتقطاً.

### امام شَعراني "كشف الغمّر" مين لكهة بين: "وكانت الصّحابةُ السَّمَّةُ السَّالِيُّ

"جذب القلوب" میں ہے کہ "ایک روز امیر المؤمنین سیّدنا عمرِ فاروق وَلَّا اللهُ اللهُ

باقی رہے اقوال وافعالِ ائمۂ دین وعلائے محققین، تو امام عینی "شرح صیح بخاری" میں لکھتے ہیں کہ "صالحین کی جگہوں سے تبرک حاصل کرنے کا معمول، صحابہ و تابعین کے مبارک زمانہ سے جاری ہے "(")۔

<sup>(</sup>١) "كشف الغمّة" كتاب الصّلاة، باب آداب الصّلاة...، الجزء١، صـ١١٧.

<sup>(</sup>٢) "جذب القلوب" الباب ٩، مسجد القباء، صـ ١٢٣، ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) "عمدة القارى" كتاب الصّلاة، ٣ / ٥٦٨.

### خلاصةكلام

خلاصة كلام بيہ كه كسى بھى عظيم كام يا واقعہ كے رُونما ہونے كى وجہ سے،
اُس وقت و جگہ كامشر ف و ممتاز ہونا، ان كے فضل و شرف كا اُس جگہ ووقت ميں باقی رہنا، اسى طرح ہر اُس چيز كی شرافت و بزرگی جو ذات بارى تعالى، انبيائے كرام عليہ اُللہ الله اور اوليائے كرام و لله الله عليہ اس كا مشت مانت و سبت ركھتى ہو، اس كا شوت كتاب و سنت و اقوال وافعال صحابہ، وعلمائے ملت سے ثابت ہے۔ اگر كوئى اپنے زعم فاسد ميں اس كے خلاف كوئى بات كے، تووہ اصلاً قابل لحاظ و اعتبار نہيں، اس كے باوجود بعض متعلمين مذہب كا كلام محض تكبر و عنادى وجہ سے ہو الله محض منتم من منتم سبيل الرسيل الرسيل الرسيل الرسماء إلى سبيل الرسماد!.

#### آ گھوال قاعدہ

# اللِ اسلام كاتعامل جحت ِشرع ہے

عوام وخواصِ اللِ اسلام کا تعامل کھی جتِ شرعی ہے، فقہ کی کتابوں میں سینکڑوں جزئیات اسی سے ماخوذ ہیں، اور بہت سے دینی اُمور کی بِنااسی پر ہے۔اللہ عُوَّل ارشاد فرما تا ہے: ﴿ وَمَن يُّشَاقِقِ الرَّسُوْلَ مِنْ ، بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَبَعْ غَيْرَ سَبِيْلِ الْمُؤْمِنِيْنَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيْراً ﴾ (۱)،

<sup>(</sup>١) ١٥، النسآء: ١١٥

"جور سول کاخلاف کرے، بعداس کے کہ حق راستہ اس پر کھل چکا، اور مسلمانوں کی راہ سے جُداراہ چلے، ہم اُسے اُس کے حال پر چھوڑ دیں گے، اور اسے دوزخ میں داخل کریں گے، اور وہ کیاہی بُری جگہ ہے بلٹنے کی!"۔

جوامر مسلمانوں میں رائج ہو، اُسے مسلمانوں کاطریقہ اور مؤمنین کی روش کہنے میں کوئی مضائقہ نہیں، جیسا کہ "ور مختار" ہے: "وجاز قید العبد تحرُّزاً عن التمرُّد والإباق، وهو سُنّة المسلمین فی الفُسّاق" " نظام کونافرمانی اور فرار سے روکنے کے لیے قید کرنا جائز ہے، اور یہی طریقہ فُسّاق کے متعلق مسلمانوں میں رائج رہا"۔

"سنن ابنِ ماجه" میں ہے: «اتّبعوا السّوادَ الأعظم؛ فإنّه مَن شَذَّ شُذَّ في النّار »(" "سوادِ أَظْم (اللّ سنّت) كى پَيروى كرو؛ يقييًا جوجُدا ہوا، وه آگ ميں گيا!"۔

امام عظم عِلالشِنْ اكثر مسائل ميں عُرف وعادتِ اللِ اسلام كا اعتبار كرتے ہيں۔ "ہدايہ" ميں ہے: "ما لم ينصّ عليه فهو محمولٌ على عادات

<sup>(</sup>١) "الدرّ" كتاب الحظر والإباحة، فصل في البيع، ٥/ ٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: "المشكاة" كتاب الإيهان، ر: ١٧٤، ١/ ٩٧، نقلاً عن ابن ماجه.

۸۷ شرک و بدعت کی پیجان

النّاس "(۱). "جس بارے میں کوئی نص (قرآن یا حدیث سے) نہ ہو، اسے لوگوں کی عادت پر محمول کیا جائے گا"۔

أسى ميں ہے: "لأنّه هو المتعارف، فينصرف المطلقُ إليه"ن. "كيونكه يهى معروف ہے، اور مطلق كواسى كى طرف يھيراجائے گا"۔

"بِرجندی" میں ہے: "العُرف أیضاً حجّة بالنّص، قال: «ما رآه المسلمون» " ...إلخ " " عُرف بھی دیگر نصوص کی طرح جمت ہے، حضرت المسلمون " ...إلخ " فرماتے ہیں، کہ جس کام کومسلمان اچھا مجھیں، وہ اللّه تعالی کے نزدیک بھی اچھا ہے "۔

تعظیم و توقیر، توہین و تحقیر کے مُعاملے میں بھی بالکلّیہ قوم کی عادت، اور مختلف شہروں علاقوں کے رَواج کا ہی اعتبار ہو تا ہے۔ عرب میں باپ اور باد شاہ وعالم کو "لَكَ، و منكَ، و بكَ، و إليكَ" کے ساتھ خطاب کرتے ہیں، جس کا ترجمہ

<sup>(</sup>١) "الهداية" كتاب البيوع، باب الرباء، الجزء ٣، صـ٦٣.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، بتصرّف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبَراني في "المعجم الأوسَط" باب الزاي، ر: ٣٦٠٢، ٢/ ٣٨٤. وأخرجه الإمام أحمد في "المسند" ر: ٣٦٠٠، ٢/ ١٦.

<sup>(</sup>٤) "شرح النُّقاية" كتاب البيع، فصل الربا، الجزء ٣، صـ٣٦.

"أو" ہے، جبکہ ہمارے رسم ور واج میں کسی عظم یا ہم رُ تبہ کو بھی "اُنو" سے خطاب کرنا ہے ادبی میں شار ہوتا ہے۔ اسی طرح عرب میں کسی عظم شخص کے استقبال کے لیے کھڑے ہونے کا رواج عام نہ تھا، جبکہ ہمارے شہروں میں ایسا ہے کہ اگر کسی عظم شخص کی تعظیم سے لیے کھڑانہ ہوا جائے، توسمجھا بیہ جا تا ہے کہ اس نے تعظیم ہی نہیں کی، اور اس طرز عمل کو شرعًا واَ خلاقًا معیوب سمجھا جا تا ہے۔

نیزائس کے ترک میں بلاضرورتِ شرعیہ مسلمان کادل دکھانا، اور عوام کی نظر میں اُس معظم کو حقیر کھیرانا، یا اُسے اپنی مخالفت واپذاء پر آمادہ کرنا ہے، یہ سب اُمور شرعًا وعقلاً ہے جاہیں۔ جبکہ باہمی انفاق، محبت واُلفت کا باعث ہے؛ کیونکہ یہی شارع عَلَیْتَ ہِوَا ہِی مراد اور شرعًا بھی مطلوب ومحبوب ہے۔ جبکہ مخالفت وحشت شارع عَلَیْتَ ہِوَا ہِ کی مراد اور شرعًا بھی مطلوب ومحبوب ہے۔ جبکہ مخالفت وحشت ودُوری کا باعث ہے، اور بلاو جبہ شرعی اہل ِ اسلام سے ایسا شلوک کرنا درست نہیں، ابن آداب واَخلاق کو پسند فرماتے ہیں، جن کے متعلق شریعت اسلامیہ نے کرام ہرمجلس میں ان آداب واَخلاق کو پسند فرماتے ہیں، جن کے متعلق شریعت اسلامیہ نے منع نہ فرمایا ہو، اور مخالفت کو بے جا قرار دیتے ہیں۔

امام غزالی نے "اِحیاء العلوم" کے پانچویں ادب میں اسے نہایت وضاحت کے ساتھ بیان فرمایا ہے (۱) اور حدیث پاک: «خالِقوا النّاسَ بأخلاقهم (۲)

<sup>(</sup>١) "إحياء العلوم" كتاب آداب السماع، الباب ٢، المقام ٣، الأدب ٥، ٢/ ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في "المستدرَك" كتاب معرفة الصحابة، ر: ٥٤٦٤، ٢٠١٩/٦ [لا يروى هذا الحديثُ عن أبي ذرِّ إلّا بهذا الإسناد (أي: بطريق

#### "لوگوں سے ان کی عاد توں کے مطابق برتاؤکرو" سے ، اور روایت عبداللہ بن مسعود

=

أبي توبة قال: نا يزيد بن ربيعة، عن أبي الأشعَث الصَّنعاني، عن أبي عثمان النَّهدي، عن أبي ذرِّ) تفرَّد به أبو توبة. ("المعجم الأوسط" من اسمه أحمد، تحت ر: ٤٧٠، ١/١٤٧). وقال الحاكم: هذا حديثٌ صحيحٌ على شرط الشيخَين ولم يخرجاه. اهـ. وقال الذهبي: ابنُ يزيد لم يُخرجوا له ["متدرَك" میں باتوامام حاکم ، ماناسخ سے روای کانام ذکر کرنے میں خطا ہوئی ، پزید بن رہیجہ کی جگہ رہیعہ بن بزید ذکر کردیا؛ کیونکہ متدرک کے سانسخوں میں اسی طرح لکھا ہوا ہے ،اسی طرح امام ذہبی سے بھی خطا ہوئی کہ انھوں نے ہزیدین ربیعہ پر ہونے والی جرح کوربیعہ بن ہزید پر محمول کیا، جبکہ ربیعہ بن ہزید کو محدثین نے ثقہ راویوں میں شار کیا ہے، البتہ بزید بن رہیعہ کوضعیف، متروک وغیرہ لکھاہے] [محمد الیاس رضوي]. ("المستدرك" كتاب معرفة الصحابة، تحتر: ٥٤٦٤، ٦/ ٢٠١٩). ورواه البزّار، وفيه يزيد بن ربيعة وهو متروك، وقال ابنُ عدي: أرجو أنَّه لا بأسَ به. ("مجمع الزوائد" كتاب الفتن، باب في أيَّام الصبر وفي مَن يتمسَّك بدينه في الفتن، تحت ر: ١٢٢٢١، ٣٩٣/٧). وهناك بعض الأحاديث بنفس المفهوم، مثل ما أخرجه الطبَراني وأبو الشيخ عن ابن مسعود مرفوعاً: «خالط النَّاسَ بها يشتهُون ودينُك فلا تكلِّمه»، ونحوه عن على رفعه: «خالِقِ الفاجرَ مخالَقةً، وخالِصِ المؤمنَ مخالَصةً، ودينك لا تسلِّمه لأحد»، وفي حديث أوَّله: «خالِطوا النَّاسَ على قدر إيهانهم». ("كشف الخفاء" حرف الهمزة، الهمزة مع الميم، تحت ر: ٥٩٢) ١ (٢٢٧).

شرک وبدعت کی بیجیان \_\_\_\_\_\_\_ ۸۱

جس میں رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: «ما رآہ المسلمون حَسناً، فہو عند الله حَسن »(۱) "جے مسلمان اچھا جائیں، وہ اللہ تعالی کے ہال بھی اچھا ہے" سے استناد کیا ہے۔ علمائے دین اسی رَواج و تعامُل کے سبب اکثر معمولات و مقبولات مسلمین کو جائز و مشتحس کھیراتے ہیں۔

#### خلاصةكلام

خلاصۂ کلام میہ ہے کہ عُرف وعادت وتعامُلِ مسلمین شرعًا معتبر اور ایک دلیلِ شرعی ہے، اور جب تک کوئی اس سے زیادہ مضبوط، یااس کے ہم رُ تبہ دلیل شرعی نہ پائی جائے، اس وقت تک اس سے استِدلالِ واحتجاج درست ہے۔ اس

<sup>(</sup>۱) "المعجم الأوسط" بأب الزاي، من اسمه زكريّا، ر: ٣٦٠٢، ٢/ ٣٨٤، عن عبد الله بن مسعود. "قد صحّ عن ابن مسعود مرفوعاً". ("كشف الخفاء" حرف الهمزة، حرف الهمزة مع الكاف، تحت ر: ٥٠٤، المعرف الحفاء" حرف الميم، تحت ر: ١٩٧٨). وهو موقوفٌ حسنٌ ("المقاصد الحسنة" حرف الميم، تحت ر: ٩٥٩، صـ٤٣٧). وقد صحّ عن ابن مسعود مرفوعاً وموقوفاً. ("الأسرار المرفوعة" حرف الهمزة، ر: ٢٢٤، صـ٦٤). والمراد بالمسلمين زبدتُهم وعمدتُهم، وهُم العلماء بالكتاب والسنّة الأتقياء عن الحرام والشبهة. ("مرقاة المفاتيح" كتاب الصلاة، باب التنظيف والتبكير، الفصل ١، تحت (:مرقاة المفاتيح" كتاب الصلاة، باب التنظيف والتبكير، الفصل ١، تحت ر: ١٣٨٥، ٣/ ١٨٥٠).

۸۲ شرک و بدعت کی پیجان

عُرف سے متعلق کسی واضح نص کا نہ پایا جانا، یا قُرونِ ثلاثہ میں اس عُرف پرعمل نہ کیا جانا، اس کے ججتِ شرعی ہونے کو باطل نہیں کرتا؛ کیونکہ علماء نے قُرونِ ثلاثہ میں نہ پائے جانے والے سینکڑوں اُمور میں عُرف وعادت و تعامُلِ مسلمین سے استِدلال کیا ہے۔ کیا ہے، گو کہ وہ بدعت ونو پیداہیں، پھر بھی ان کو جائز مستحسن کہا ہے۔

#### نوال ٩ قاعده

# امت مسلمہ کے اِجماع کی طرح جمہور کا قول بھی جحت ِ شرع ہے

امّتِ مِسلمہ کے اِجماع کی طرح جُمہور واکثر کا قول بھی جحتِ شرعی ہے،
اگرچہ اوّل قطعی، اور دُوم ظنّی ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے: ﴿وَيَتَّبعْ غَيْرَ سَبِيْلِ
الْـمُوْمِنِيْنَ ﴾ (۱۰ [النّسآء: ۱۱۵] "مسلمانوں کی راہ سے جُداراہ چلے"۔ حدیثِ
"سنن ابنِ ماجہ "(۱۰) اور اثرِ ابن مسعود اِس قاعدہ کے اِثبات میں بھی دلیل کافی ہیں؛
کیونکہ جس طرح رسم ورَ واحِ اکثر کوسبیل وسنّتِ مسلمین کہتے ہیں، اسی طرح قولِ جُمہور
واکثر پر بھی سبیل وسنّتِ مسلمین کا اِطلاق درست ہے۔

<sup>(</sup>١)پ٥،النسآء: ١١٥

<sup>(</sup>٢) أي: في "السنن" مقدّمة المؤلِّف، ر: ٤٢، صـ١٧.

نیز اس کواثرابن مسعود: «ما رآه المسلمون» ۱۰۰... کے تحت شامل کرنا

بھی درست ہے، اور حدیث اتباع اکثریت میں (قول میں ہویافعل میں) صراحت ہے، کہ سواد اعظم سے جماعت کثیرہ ہی مراد ہے۔

علّامه طِیبی عِللِفِئِهُ اس کی شرح میں "مفردات "(۲) سے نقل کرتے ہیں: "والسَّوادُ یُعبَّر به عن الجہاعة الكثيرة "(۳). "سوادِ اَظْم سے جماعت ِکثیره مراد ہے "۔

ایک دوسری روایت میں بول فرمایا: «علیکم بالجماعة والعامّة» (۱۰)
"تم پر جماعت اور عالمه کی پیروی لازم ہے "۔ اور لفظ "عالمه" اکثریت کے معنی میں
استعال ہوتا ہے۔

"سنن ابن ماجه" کی دوسری روایت میں تصریح ہے، کہ جب تم امّت میں اختلاف دیکھو، توتم پر سوادِ اعظم کی پیروی واجب ہے: «إِنّ أُمّتِي لا تجتمع علی

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبَراني في "المعجم الأوسَط" من اسمه زكريا، ر: ٣٦٠٢، ٢/ ٣٨٤. والإمام أحمد في "المسند" ر: ٣٦٠٠، ٢/ ١٦.

<sup>(</sup>٢) "معجم مفردات ألفاظ القرآن" السين، صـ٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) "الكاشف عن حقائق السنن" كتاب الإيهان، الفصل ٢، تحت ر: ١٧٤ ، ١/ ٣٣٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد في "المسند" مسند الأنصار، ر: ٢٢٠٩٠، ٨/ ٢٣٨.

۸۴ سیم شرک و بدعت کی پیجان

الضلالة، فإذا رأيتم اختلافاً فعليكم بالسَّواد الأعظم»(۱) "يقيناً ميرى الصّلالة، فإذا رأيتم اختلافاً فعليكم بالسَّواد الأعظم المّت مُرابى پرجمع نهيں ہوگى، توجب تم امّت ميں اختلاف ديمو، توتم پر سوادِ أظم كى پيروى لازم ہے"۔

خلاصۂ کلام یہ ہے کہ آیت مبارکہ، حدیث وانزِ ابن مسعود، اتباع جُمہور، اور اکثریتِ علمائے اہلِ سنّت واقوالِ علمائے ملّت سے اس قاعدہ پر اعتاد کرنا، بلکہ اکثر مسائل میں اس قاعدہ سے دلیل پکڑنا (شرعًا وعقلًا) بخوبی ثابت ہے۔ جبکہ جُمہور علمائے ملّت کے قول کے مقابل، کسی شاذّ قول کا کوئی اعتبار نہیں۔ والله تعالی أعلم، وعلمُه أتم وأحكم.

<sup>(</sup>۱) "سنن ابن ماجه" كتاب الفتن، ر: ۳۹۰۰، صـ ٦٦٩. وهناك بعض الأحاديث بنفس المفهوم، مثل ما رواه سليهان المدني عن عبد الله بن دينار، عن ابن عمر: أنّ رسول الله على الله على الجهاعة، ومَن شذّ شُذَ إلى النّار». [عمّد] على خلالة، ويدُ الله على الجهاعة، ومَن شذّ شُذَ إلى النّار». [قال أبو عيسى]: هذا حديثٌ غريبٌ من هذا الوجه، وسليهان المدني هو عندي سليهان بن سفيان، وقد روى عنه أبو داود الطيالسي وأبو عامر العقدي وغيرُ واحدٍ من أهل العلم. ("سنن الترمذي" أبواب الفتن، باب [ما جاء] في لزوم الجهاعة، ر: ٢١٦٧، صـ ٤٩٨).

#### د سوال ۱۰ قاعده

## مسائل شرعیہ کے استنباط واِستخراج، صرف مجتہد کے لیے خاص نہیں

یہ ضروری نہیں کہ شریعت کا ہر حکم کسی مجتہد فقیہ سے ثابت ہو، بلکہ بے شار
اَ حکام کے استخراج پر دیگر علماء بھی قادر ہوتے ہیں، اور انہوں نے بیان بھی فرمائے،
مثلاً ولالة ولالة ولقص سے استِدلال، علّتِ منصوصہ کے ذریعہ کلّی کے دیگر جزئیات میں اس
کا حکم جاری کرنا، مبہات کی تصریح کرنا، مجمکات کی تفصیل کرنا، مجتہدانہ اُصول سے
غیرواضح اَ حکام کا اِسِتنباط، اسی طرح بہت سے ایسے واقعات و حوادِث وُ ونما ہوئے، جو
کسی نہ کسی اصل کے تحت آتے ہیں، لہذا ان کا بیان کرنا، ظاہر، نص، مفسّر اور محکم
وغیرہاسے اَ حکام کو جاننا اور بیان کرنا، یہ تمام چیزیں ایسی ہیں جن کے ذریعے علمائے
کرام نے ہر زمانے میں اَ حکام بیان فرمائے۔

یہاں ایک اعتراض کیاجاتا ہے کہ "اَوِلّہ سے استنباطِ حکم شرعی، صرف مجتمد کا خاصہ ہے"، اس کے جواب میں علامہ طحطاوی عِلاَیْ فَحْم باب تسمید میں لکھتے ہیں: "و أمّا فهم الأحكام من نحو الظاهر والنّص والمفسّر فلیس مختصّ به، بل یقدر علیه العلماءُ الأعمّ منه" "فاہم، نص اور مفسّر کے لحاظ سے احکام پر فظر، مجتمد کے لیے خاص نہیں، بلکہ عام علماء بھی اس کی صلاحیت رکھتے ہیں "۔

<sup>(</sup>١) "حاشية الطحطاوي على الدر" خطبة الكتاب، ١/ ٥.

امام شَعرانی عِللِهُ المیزان "میں لکھتے ہیں: "فکیا أنّ الشّارع بیّن لنا بسُنته ما أجمل من القرآن، فكذلك الأئمةُ المجتهدون بیّنوا لنا ما أجمل من الأحادیث الشّریفة، ولولا بیائهم لنا ذلك، لبقیت الشّریعة علی إجمالها، وهكذا القولُ فی أهل كلِّ دَورٍ بالنّسبة للدَّور الذي قبلَهم إلی یوم القیامة "(۱). "جس طرح شارع عَلیاً الیّا الله قرآن كريم كی مجمل قبلَهم إلی یوم القیامة "(۱). "جس طرح شارع عَلیاً الیّا الله قرآن كریم كی مجمل قبلت كی تفصیل ہمیں بیان فرمائی، اسی طرح اثمة مجتهدین نے احادیث شریفه کے مجملات كی تفصیل ہمارے لیے بیان فرمائی، اگریہ تفصیلت ہمارے پاس نہ ہوتیں، تو مجمل ہی رہتی، اور اسی طرح اگلوں كا قول بعد والوں كے ليے شریعت ہمارے لیے مجمل ہی رہتی، اور اسی طرح اگلوں كا قول بعد والوں كے ليے تفصیل ہوتا ہے، اور بی سلسلہ قیامت تک جاری رہے گا"۔

بعض حفرات اس بات پر زور دیتے ہیں، کہ یہاں اِجماعِ امّت مراد ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ "یہ قابلِ قبول ہے کہ سوادِ عظم اور اِجماعِ امّت کا مدلول ایک ہی ہے، لیکن یہاں سوادِ اعظم کی اتباع سے پہلے اختلاف کا ذکر ہے، اور اختلاف کے ہوتے ہوئے، حقیقی اِجماعِ امّت کا تصوّر نہیں کیا جاسکتا، لہذا جماعتِ اختلاف کے ہوتے ہوئے، حقیقی اِجماعِ امّت کا تصوّر نہیں کیا جاسکتا، لہذا جماعتِ کثیرہ کواجماع امّت سے تعبیر فرمایا، اور سوادِ اعظم کا اجتماع گمرائی پر نہیں ہوگا، بلکہ اس

(١) "الميزان الكرى" الجزء ١، صـ٤٦.

شرک وبدعت کی پیجان ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ ۸۷

مقام پر ٹیوں کہاجائے توحق بجا ہوگا کہ "اِجماع بسااَو قات جماعت ِکثیرہ کے معنی پر بھی بولاجا تاہے،اور جو حکم اکثر کی طرف منسوب ہو،وہ کُل کی طرف شار ہو تاہے"۔

### کا گیار ہواں اا قاعدہ

## تعامل حرمین شریفین بھی جسے

حرمین شریفین – زادَهما الله شرفاً و تعظیماً – کے عوام و خواص اور یہ کمی علماء وائمہ، جس بات پر متفقہ طور پر عمل کرتے ہوں، یہ ان کا تعامل ہے، اور یہ کبی جمت ہے (')۔ فقہائے کرام نے اس تعامل کے سبب بہت سے اُمورِ شرعیہ کے جواز ومنع پر استِدلال فرمایا، اور اس کی مخالفت کو مکروہ جانا۔ کتبِ فقہ میں بہت مقامات پر علماء مسائل بیان کرتے ہوئے دلیل دیتے ہیں، کہ حرمین میں اِسی طرح ہوتا آیا ہے۔ علماء مسائل بیان کرتے ہوئے دلیل دیتے ہیں، کہ حرمین میں اِسی طرح ہوتا آیا ہے۔ امام شافعی اور امام ابولوسف – رحمہا اللہ تعالی – نے مسکلہ اذانِ فجر میں اس سے احتجاج کیا۔ "ہدایہ" میں ہے: "ولا یؤذن لصلاةٍ قبل دخو لها ویعاد فی الوقت؛ لأنّ الأذانَ إعلامٌ، وقبل الوقت تجهیل. قال أبو یوسف و هو قولُ الشّافعی: یجوز للفجر فی النّصف الأخیر من اللّیل؛ لتوارُث

<sup>(</sup>۱) یہاں اہلِ حرمین سے مراد وہاں کے اہلِ سنّت ہیں، جوماتُریدی، اشعری اور فقہی مذاہبِ اربعہ کے ماننے والے ہیں، آج کل کے وہائی وغیر مقلّد ہر گز مراد نہیں۔

الحرمَين "(۱). "وقت سے جہلے دی گئ اذان کا اِعادہ کیا جائے؛ کیونکہ اذان ایک اعلان ہے، اور یہ قبل از وقت ہے جاہے۔ امام ابو بوسف اور امام شافعی نے فرمایا:

رات کے آخری حصہ میں فجر کی اذان دینا حرمین کے تعامُل کی وجہ سے جائز ہے "۔

"تحفهُ برره" ميں ہے: "وما وقع في بعض الرّوايات المنعُ من زيارة القبور في يوم الجمعة قبل الصّلاة، فلا أصلَ لها؛ لأنّها مخالفٌ لعادة أهل الحرمين". "يہ جو بعض روايات ميں جمعہ كے دن نماز جمعہ سے قبل زيارتِ قبور كى ممانعت وارد ہوئى، اس كى كوئى اصل نہيں؛ كيونكہ يہ بات اہلِ حرمين شريفين كى عادت كے خلاف ہے"۔

دیکیمواکس طرح تعاملِ اہل حرمین کے سبب روایت کوغیر معتبر ماناگیا۔
علامہ عینی عِلاِفِیْ "شرح کنز" میں فرماتے ہیں: "الاستراحة علی خسسِ تسبیحاتِ [أي: في صلاة التراویح] یُکرہ عند الجُمهور؛ لأنّه خلاف فعل الحرمین ""، "نمازِ تراوی میں پانچ ۵ تسبیحات کی مقدار وقفہ کرنا مجمہور علماء کے نزدیک مکروہ ہے؛ کیونکہ یہ فعل اہلِ حرمین کی عادت کے خلاف ہے "۔

<sup>(</sup>١) "الهداية" كتاب الصلاة، الجزء ١، صـ٥٣ ملتقطاً وبتصرّ ف.

<sup>(</sup>٢) "رمز الحقائق" كتاب الصلاة، صـ٤٠ بتصرّ ف.

حدیث: ﴿إِنَّ الإِیمانَ لیأرزُ إِلَى المدینة، کیا تأرز الحیّهُ إِلَی جَمِرِها» ﴿ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ

علّامه قرطبی رائل فرمات الله: "وفیه تنبیه علی صحة مذهبهم وسلامتهم من البِدَع، وأنّ عملهم حجّه في زماننا هذا"(۱۰. "اس ميس ان (ابلِ حرمين) كے مح المذہب، اور برعت سے سلامتی پر تنبیہ ہے، اور یقینان کا عمل ہمارے زمانے میں ججت ہے"۔

#### خلاصة كلام

خلاصۂ کلام یہ ہے کہ ہم اہلِ حرمین شریفین کو انبیاء کی طرح معصوم، اور اُن کے تعامُل اور اتفاق کوار شادِ خداور سول کی طرح ججتِ قطعی، بلکہ اِجماعِ امّت کے برابر بھی نہیں مانے، اور نہ اُن میں سے ہر ایک کو فہم شرعیّات میں مستقل اور مجتہدِ مطلق کے مماثل سمجھتے ہیں، بلکہ خود ائمۂ مجتہدین نے وہاں کے تعامُل کو معتبر رکھا، اور ہمارے علمائے مذہب نے اس تعامُل سے مسائل استخراج کیے، اور ظاہرِ نصوص بھی ہمارے علمائے مذہب نے اس تعامُل سے مسائل استخراج کیے، اور ظاہرِ نصوص بھی

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في "الصحيح" كتاب الإيمان، ر: ٣٧٤، صـ٧٥.

<sup>(</sup>٢) "المفهم" كتاب الإيمان، تحت ر: ١١٦، ١/ ٣٦٤ ملتقطاً بتصرّف.

اس مطلب کی تائید کرتا ہے، اس لیے اُسے ججتِ شرعی اس وقت مانتے ہیں، جب اس کے مقابل کوئی اَور قوی دلیلِ شرعی نہ ہو، اور بلا ججتِ قوی ان کی مخالفت کو مکروہ جانتے ہیں۔ البتہ فی زمانہ اہلِ حرمین میں جو حَدسے متجاوِز، اور دین میں شدّت پسند ہیں، وہ لوگ ہماری مراد ہر گزنہیں۔

#### بارهوال ١٢ قاعده

## إجماع سُكوتى حنفيه وجمهور علماءكے نزديك جحت شرعى ہے

اہلِ اسلام کی ایک خاص جماعت کا کسی قول و فعل پر متفق ہونا، اور باقی مسلمانوں کا اس کے بارے میں سکوت (خاموشی) اختیار کرنا، اِجماعِ سُکوتی کہلاتا ہے۔ حنفیہ اور جُمہور علاء کے نزدیک اِجماعِ سُکوتی بھی ایک حجتِ شرعی ہے۔

"نور الانوار" مين ہے: "أي: يتفق بعضُهم على قولٍ وفعل، ويُسكتُ الباقون عنهم، ولا يرُدُّون عليهم بعد مُضِيِّ مدّةِ التأمُّل ويُسكتُ الباقون عنهم، ولا يرُدُّون عليهم بعد مُضِيِّ مدّةِ التأمُّل ويسمَّى هذا إجماعاً سُكوتيّاً، وهو مقبولٌ عندنا (وفيه خلافُ الشّافعي ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ علماء كاس يرخاموثي اختيار كرنا، يهال تك علماء كاس يرخاموثي اختيار كرنا، يهال تك

(١) "نور الأنوار" باب الإجماع، صـ ٢١٩.

کہ اس پر علمی مجلس میں غور وفکر کی مدّت (تین دن)گزر جائے،اجماع سُکوتی کہلاتا ہے،اور پیر حنفیوں کے نزدیک مقبول ہے، جبکہ امام شافعی کااس میں اختلاف ہے"۔ بدبات ثابت شدہ ہے کہ امام شافعی وظالے بھی بلاقید عصر وزمانہ إجماع سے استدلال کرتے ہیں، اسی طرح تمام علاء کاکسی قول وفعل پرمتفق ہونا نہایت د شوار ہے،لہذا اس جگہ اختلاف کاعلم نہ ہوناضروری نہیں،بلکہ اتناہی کافی ہے کہ اس قول وفعل میں غور وفکر کی مدّت (تین دن)گزر جانے کے بعد اتفاق علماء مشہور ومعروف ہو جائے، اور اس مدّت میں کسی اختلاف کا علم نه ہو۔ جبیبا که "اتحقیق شرح الحسامى" مي عن اإذا نص بعض أهل الإجماع على حكم في مسألة قبل استقرارِ المذهب على حكم تلك المسألة، وانتشرَ ذلك بين أهل العصر، ومضتْ مدّةُ التأمّل فيه، ولم يظهر له مخالفٌ، كان ذلك إجماعاً عند جُمهور العلماء، ويسمّى إجماعاً شكوتيّاً"(١).

"جب سی مسکلہ کے حکم کی بابت، بعض اللِ اِجماع، استقرارِ مذہب سے پہلے فیصلہ سنا دیں، پھروہ فیصلہ اس دُور کے اکابر علماء کے در میان اس طرح مشہور ہو جائے، کہ اس پر غور وفکر کی مدّت (تین دن) بھی گزر جائے، اور اس حکم سے

(١) "غاية التحقيق" باب الإجماع، صـ ٢١١.

9۴ میرک و بدعت کی پیجان

متعلق کوئی اختلاف سامنے نہ آئے، تو جمہور علاء کے نزدیک اسے اِجماع کہتے ہیں، اور بیراجماع سُکوتی کہلا تاہے"۔

### تير ہواں سا قاعدہ

## اتفاق لاحق کے بعداختلافِ سابق کالعدم ہے

اگرکسی مسکد میں پہلے علاء کا اختلاف تھا، گربعد کے زمانے میں علاء وفقہاء متفق ہو گئے، تواب اس مسکد کو اختلاف کا اختلاف کا لعدم متفق ہو گئے، تواب اس مسکد کو اختلافی نہیں کہا جائے گا، اس مسکد کا اختلاف کا لعدم قرار پاتا ہے، بلکہ مسکد اِجماعی بن جاتا ہے۔ امام اظلم ابو حذیفہ، امام احمد بن حنبل، امام غزالی اور حنفیہ اور شافعیہ کی اکثریت اسی قاعدہ کی قائل ہے۔ لہذا اب صحابۂ کرام کے اختلاف کو بنیاد بنا کر، مال جمع کرنے سے منع کرنا، یامعراج میں دیدار الہی کا انکار، یا جسمانی معراج پر انکار، ایسے مسائل کو یہ کہہ کررَد کرنا کہ "یہ توصحابہ کے زمانے میں جسمانی معراج پر انکار، ایسے مسائل کو یہ کہہ کررَد کرنا کہ "یہ توصحابہ کے زمانے میں اختلاف کی اس بات کو نہیں مانا جائے گا، نہ اختلاف کی اجازت دی جائے گی، کیونکہ بعد میں یہ مسائل متفقہ طور پر طے ہو چکے۔

المسلّم الثبوت "مين فرمايا: "اتفاق العصر الثاني بعد استقرار الخلاف في الأوّل، هو المختارُ والواقعُ حجّةً، وعليه أكثرُ الحنفيّة والشّافعية "(۱). "وبهل زماني مين كسي مسكم مين اختلاف كي باوجود، الربعد كوالشّافعية "(۱). "وبهل زماني مين كسي مسكم مين اختلاف كي باوجود، الربعد كوالشّافعية "(۱). "وبهل زماني مين كسي مسكم مين اختلاف كي باوجود، الربعد كوالشّافعية "(۱). "وبهل زماني مين كسي مسكم مين اختلاف كي باوجود، الربعد كوالشّافعية "(۱). "وبهل زماني مين كسي مسكم مين اختلاف كي باوجود، الربعد كوالشّافعية الشّافعية المين ا

<sup>(</sup>١) انظر: "مسلَّم الثبوت" الأصل ٣: الإجماع، قـ٥١، ١٤٦.

زمانے میں علماء کا اتفاق قرار پاجائے، تووہی مختار اور ججت ہو تا ہے، یہی اکثر حنفیہ وشافعیہ کامذ ہبہے"۔

تومعلوم ہواکہ مسکلہ عول، وجمعِ مال، ومتعہُ نساء، اور ساعِ آموات، ودیدارِ اللی، اور معراجِ جسمانی میں بعض صحابۂ کرام کے حوالے سے کلام کرنا، سراسر کم علمی ہے۔ اسی طرح کچھ نادان لوگوں کا مسکلہ مَولِد النبی میں بحث واعتراض کرنا ہے، (حالانکہ زمانۂ لاحق میں علماء نے اس اعتراض کو حرف بحرف رَد کر دیا، اور عام مسلمانوں نے میلاد کی حُسن و خوبی پر اتفاق کر لیا) اور اسی طرح اقوالِ شاذہ مردودہ، اور امور طے شدہ کو پھر پیش کرنا، ناانصافی و نادانی ہے!!

### چود هوال سما قاعده

# کسی غیرواجب کام کوواجب سجھ کر کرتے رہنا مکروہ وممنوع ہے

کوئی ایساکام جوئی نفسہ واجب نہیں، لیکن اسے واجب سمجھ کر ہمیشہ کرتے رہنا، بعض علماء کے نزدیک مکروہ ہے، لیکن واجب وفرض کے علاوہ کاموں کو فرض وواجب نہ جانتے ہوئے کرتے رہنا، اور اس پر ہمیشگی اختیار کرنا نہایت محمود ہے، بلکہ مطلوب فی الشرع ہے۔ ہاں اُسے واجب وفرض سمجھنا غلط ہے، اسی سبب سے بھی بعض علماء ایسے فعل کو مکروہ کہتے ہیں، ترک کرتے ہیں، یا چھوڑنے کا حکم دیتے ہیں۔ اگرچہ نفس الامر کے اعتبار سے اس حکم کا مرجع وہی اعتقادِ فاسد ہے، مگر اس جہت سے کہ فعل اُس کا متعلق ہے، اُسے بھی مکروہ کہہ سکتے ہیں، اورجس صورت

۹۴ مرک و بدعت کی پیجان

میں اس اعتقاد کا زوال فعل کوترک کیے بغیر متصوّر نہ ہو، توایسے فعل کوترک کرنے کا تھم بھی دے سکتے ہیں۔

اس قاعدہ پردلیل پرؤردگارِ عالَم جُلْطَالِهٔ کارَ مبانیت کی رعایت نہ کرنے پر نصاری پر عتاب فرمایا ہے، حالانکہ وہ ایک بدعت تھی، جو نصاری نے دین میں نئی ایجاد کی تھی: ﴿وَرَهْبَانِیَّةً ابْتَدَعُوْهَا ... فَیَا رَعَوْهَا حَقَّ دِعَایَتِهَا﴾ (۱۱)، "اور راہب بننا، توبیہ بات انہوں نے دین میں اپنی طرف سے نکالی، ہم نے ان پر مقرّر نہیں کی تھی، ہاں یہ بدعت انہوں نے دین میں ایک طرف سے نکالی، ہم نے ان پر مقرّر نہیں کی تھی، ہاں یہ بدعت انہوں نے اللہ تعالی کی رضاحیا ہے کو پیداکی، پھراسے نہ نباہا جیسااس کے نبایخ کاحق تھا"۔

(۱) پ۲۷، الحديد: ۲۷

<sup>(</sup>٢) وهو منسوبٌ في "النهاية" - لابن الأثير - لابن عبّاس بلفظ: سُئل رسول الله على الله عبّا الله عبّال الله عبّال الله عبّال أفضل؟ قال: «أحمَزُها» وهو بالمهملة والزاي، أي: أقواها وأشدّها. ("المقاصد الحسنة" حرف الهمزة، تحت ر: ١٣٨، صـ٧٩).

دوسری روایت میں فرمایا: «أحبُّ الأعمال إلی الله تعالی أدو مُها وإن قلّ » (۱۰ الله عَوَّلُ کے نزدیک پسندیده عمل وه جس پراستقامت بوء اگرچه وه عمل قلیل بو "۔

الله عَوَّلُ کے نزدیک پسندیده عمل وه جس پراستقامت بوء اگرچه وه عمل قلیل بو "۔

امام مسلم اپنی "صحح " میں مرفوعًا روایت کرتے ہیں: «یا عبد الله!

لا تکن مثلَ فُلانٍ! کان یقوم اللَّیلَ فتر ک قیامَ اللَّیل » (۱۰ "اے عبد الله!

اس شخص کی طرح نہ بوجانا جو پہلے تو راتوں میں جاگ کرعبادت کیا کرتا، مگر بعد میں اس شخص کی طرح نہ بوجانا جو پہلے تو راتوں میں جاگ کرعبادت کیا کرتا، مگر بعد میں اسے ناہ نہ سکا توجیوڑ بعی ا۔

### بندر موال ۱۵ قاعره

# 

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في "الصحيح" كتاب صلاة المسافرين، ر: ١٨٣٠، صـ٣١٨.

<sup>(</sup>٢) "صحيح مسلم" كتاب الصيام، ر: ٢٧٣٣، صـ٤٧٤.

ثبوت دیا، حتی کہ بعض صحابۂ کرام نے اس عظمت کی خاطر اپناسب کچھ قربان کرنے سے بھی در بیخ نہیں کیا۔

ار شاد باری تعالی ہے: ﴿ وَ مَن یُعظِّمْ حُرُّ مَاتِ اللهِ فَهُو خَیْرٌ لَّهُ عِندَ رَبِّهِ ﴾ "جواللہ تعالی کی حرمتوں کی تعظیم کرے ، تووہ اس کے لیے اس کے رب تعالی کے یہاں بھلاہے "۔

مزید ارشاد فرماتا ہے: ﴿ وَمَن یُّعَظِّمْ شَعَائِرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى اللهُ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) پاءانج: ٠٣٠

<sup>(</sup>۲) پارالج: ۳۲

<sup>(</sup>٣) پ٩، الاعراف: ١٥٧ ـ

مزید ارشاد فرماتا ہے: ﴿لِتُؤْمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوفِّرُوهُ﴾ (۱) "تاكه اے لوگو! تم الله اور اس كے رسول پر ايمان لاؤ! اور رسول كى تعظیم و توقیر كرو!"۔

مزيد ارشاد فرماتا ہے: ﴿ يَآ أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوْ اللَّا تُقَدِّمُوْ اللَّهِ يَدَيِ اللهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ سَمِيْعٌ عَلِيْمٌ ﴾ (" "اے ايمان والو! الله اور الله وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ سَمِيْعٌ عَلِيْمٌ ﴾ (" "اے ايمان والو! الله اور الله علي منتاجاتنا ہے "۔

مزیدار شاد فرما تا ہے: ﴿ يَاۤ أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوْآ أَصُواتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِیِّ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِیِّ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ ("" "اے ایمان والو! اپنی آوازیں اوپی نہرواس غیب بتانے والے (نبی ) کی آواز سے ، اور ان کے حضور بات چلّاکرنہ کہو، جیسے آپس میں ایک دوسرے کے سامنے چلّاتے ہو؛ کہ کہیں تحصارے اعمال اکارت نہ ہو جائیں اور تنہیں خبر تک نہ ہو"۔

<sup>(</sup>۱) په ۲۲، افتح: ۹ ـ

<sup>(</sup>۲) پ۲۲،الجرات: ا

<sup>(</sup>٣) پ٢٦، الحجرات: ٢\_

مزیدارشاد فرماتا ہے: ﴿إِنَّ الَّذِیْنَ یُنَادُوْنَكَ مِنْ وَّرَآءِ الْحُجُرَاتِ
اَکْثُرُهُمْ لَا یَعْقِلُونَ ﴿ وَلَوْ أَمَّهُمْ صَبَرُوْا حَتَّى تَخْرُجَ إِلَیْهِمْ لَكَانَ خَیْراً
اَکْثُرُهُمْ وَاللهُ عَفُوْرٌ رَّحِیْمٌ ﴾ " "یقیناً وہ جوتمہیں تُجُرول کے باہر سے پارتے ہیں،
ان میں اکثر بے عقل ہیں، اور اگروہ صبر کرتے یہاں تک کہ تم خود اُن کے پاس تشریف
لاتے، تویہ اُن کے لیے بہتر تھا، اور اللہ تعالی بخشنے والامہر بان ہے "۔

مزیدارشاد فرماتا ہے: ﴿لَا تَجْعَلُوا دُعَآءَ الرَّسُوْلِ بَیْنکُمْ کَدُعَآءِ بَعْضِکُمْ بَعْضاً﴾ " "رسول کے پکارنے کوآپس میں ایسانہ کھررالو! جیسے تم ایک دوسرے کو پکارتے ہو"۔

مزید ارشاد فرماتا ہے: ﴿ يَا آَيُّهَا الَّذِیْنَ آمَنُوْ الْا تَقُوْلُوْ ا رَاعِنَا وَقُولُوْ الْاَ تَقُولُوْ ا وَلِلكَافِرِیْنَ عَذَابٌ أَلِیْمٌ ﴾ " اے ایمان والو! وَقُولُوْ ا انْظُرْنَا وَاسْمَعُوْ ا وَلِلكَافِرِیْنَ عَذَابٌ أَلِیْمٌ ﴾ " اے ایمان والو! "رَاعِنَا" نہ کہو، اور یُول عرض کرو کہ "حضور ہم پر نظر رکھیں!" اور جہلے ہی سے بغور سنو، اور کافرول کے لیے دردناک عذاب ہے "۔

<sup>(</sup>۱) پ۲۶،الحجرات: ۵،۴ ـ

<sup>(</sup>۲) پ۸۱، النور: ۳۳ پ

<sup>(</sup>٣) با،البقرة: ١٠١٢

مزيدار شاد فرما تاج: ﴿إِنَّ الَّذِيْنَ يَغُضُّوْنَ أَصْوَاتَهُمْ عِندَ رَسُوْلِ الله أُوْلَئِكَ الَّذِينَ امْتَحَنَ اللهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقْوَى لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَّأَجْرٌ عَظِيْمٌ ﴾(١) "يقينًاوه جوايني آوازيں پست كرتے ہيں رسول الله كے پاس، وه ہيں جن كادل الله تعالى نے پر ہیز گاری کے لیے پر کھ لیاہے،ان کے لیے بخشش اور بڑا تواب ہے"۔ ملاحظہ ہوکہ ان آیات کریمہ میں پرؤرد گار عالَم جُلِّطَلاء کس انداز سے اپنے حبیب کریم ﷺ الله الله کی تعظیم و تکریم، خَلق پر واجب فرما تا ہے! اور جو آپہ الله الله کیا گا تعظیم کرتے ہیں، اُن کی غایت مدح وستاکش بیان فرما تاہے، ساتھ ہی تار کین تعظیم پر (اگرچہ بیہ ترک ناواقفی کے سبب ہو) سخت ملامت وسرزَنش کرتاہے، بلکہ اُن کے ادب کوبعینه اپناادب،اوراُن سے گستاخی کوبعینه اپنے حضور میں بےاد بی قرار دیتاہے!!۔ امام بخاری وقت سعید بن معلی خلافی سے روایت کرتے ہیں کہ "میں ایک روز مسجد میں نماز اداکر رہاتھا کہ حضور نے مجھے بلایا، میں نے جواب نہ دیا، نماز کے بعد

حاضر ہو کرعذر پیش کیا، ارشاد ہوا: «أَلَم يقلِ اللهُ: ﴿اسْتَجِيبُوْا للهِ وَلِلرَّسُوْلِ إِذَا دَعَاكُمْ ﴾ "؟؟ " "كياالله عَرُقُلْ نے نہيں فرماياكه "اے ايمان والو!الله اور اس

<sup>(</sup>۱)پ۲۶،الحجرات: ۳ـ

<sup>(</sup>۲) يـ ٩، الانفال: ۲۴\_

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في "الصحيح" كتاب فضائل القرآن، ر: ٥٠٠٦، صـ٨٩٧.

۱۰۰ شرک و بدعت کی پیچان

کے رسول کے بُلانے پر حاضر ہو! جب رسول تمہیں اس چیز کے لیے بلائیں "۔ گویا سے ارشاد ہو تاہے کہ مجھے نماز ہی میں جواب دینا جائے!۔

## حضورِ اكرم شالتها الله يردرود وسلام كى فضيلت

آوروں کو حکم دینا، اور دوسروں پراُس کا واجب کرنا ایک طرف، وہ بڑی عظمت والا ذوالحلال والإکرام جُنْ الاِ خوداس جناب پردرود بھیجتا ہے، اور دیگر انبیائے کرام عَیْمُ الْآلِدُ اللّٰ اللّٰهُ اللللّٰهُ الل

<sup>(</sup>١) ٢٢، الاحزاب: ٥٦\_

شرک وبدعت کی بیجیان \_\_\_\_\_\_ ا•ا

علیك یا أیّها النّبی!"(۱۰۰ "یعنی الله تعالی اور اُس کے فرشتے آپ کے اظہارِ شرف و شانِ والو اِتم بھی اہتمام کرو؛ شرف و شانِ والو کی تعظیم میں اہتمام کرتے ہیں، اے ایمان والو اِتم بھی اہتمام کرو؛ کہ جب خود مالکِ حقیقی، اور اُس کی بارگاہ کے مقرّب فرشتے اس کام کی طرف متوجہ ہیں، تو تہ ہیں، تو تہ ہیں (کہ اِس جناب کی امّت ہو) اس بات کا اہتمام زیادہ مناسب ولائق ہے، لہذا درود پڑھو اور سلام بھیجو! اور اللّهم صلّ علی [سیّدنا] محمدٍ، اور السّلامُ علیك یا أیّها النّبی کھو"۔

## صحابة كرام والتقايم اور تعظيم نبوي بالله لاينا

صحابۂ کرام ﴿ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰلِلّٰ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الل

الهام بخارى البين "كيح" مين روايت كرتے بين: «فوالله ما تنخّمَ رسولُ الله ﷺ نُخَامَةً إلّا وقعتْ في كَفِّ رَجلٍ منهمْ، فَدَلَكَ بها

<sup>(</sup>١) "أنوار التنزيل" سورة الأحزاب، تحت الآية: ٥٦، ٥/ ١٣٦ ملتقطاً بتصرّف.

<sup>(</sup>۲) پـ ۲۷،الجرات: ۲\_

وجههٔ وجِلدَهُ، وَإِذَا تَكَلَّمُوا خَفَضُوا أَمْرَهُ، وَإِذَا تَوَضَّاً كَادُوا يَقْتَبُلُونَ وَمَا يُحِدُّونَ إِلَيْهِ عَلَى وَضُوئِهِ، وَإِذَا تَكَلَّمُوا خَفَضُوا أَصْوَاتَهُمْ عِندَهُ، وَمَا يُحِدُّونَ إِلَيْهِ النَّهُ عَلَى وَضُوئِهِ، وَإِذَا تَكَلَّمُوا خَفَضُوا أَصْوَاتَهُمْ عِندَهُ، وَمَا يُحِدُّونَ إِلَيْهِ النَّهُ عَلِي وَمُولَةٍ، تَوانُ كَانُعابِ النَّظَرَ تَعْظِيماً لَهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْها لَهُ اللهُ عَلَيْها لَهُ اللهُ عَلَيْها لَهُ اللهُ عَلَيْها اللهُ عَلَيْهِ اللهُ ا

اس کے سوا بے شار اُخبار وآثار وحالات ومُعاملات صحابۂ کبار و تابعینِ اَخیار سے مروی و ماثور ہیں، سلَفِ صالحین، ائمہ وعلائے را بخین، اَجلّهٔ مشائِ طریقت اور اکابرِ علمائے شریعت سے تعظیم و تکریم، اور بارگاہ رسالت ﷺ کے آداب کی قولی فعلی رعایت سے کتب متد اولہ دِینتہ بھری ہوئی ہیں۔

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في "الصحيح" كتاب الشروط، ر: ٢٧٣١، صـ ٤٤٨،٤٤٧.

### سولہواں ۱۲ قاعدہ

# 

حضور سيّد المرسلين -عليه التحية والتسليم - كى تعظيم وتكريم آپ كى

ظاہری حیاتِ مقدّسہ کے ساتھ ہی خاص نہیں، بلکہ بعدِ وصال بھی اسی طرح واجب وفرض ہے، جیسی حیاتِ مبار کہ میں تھی۔ نُصوص کا اِطلاق اور احادیث کی صراحت اس پرواضح دلیل ہے۔

<sup>(</sup>١) "صحيح البخاري" كتاب الصّلاة، ر: ٤٧٠، صـ ٨١.

کہاں کے ہو؟ دونوں عرض گزار ہوئے کہ ہم طائف سے ہیں، فرمایا کہ اگرتم اِس شہرِ مدینہ منوّرہ کے ہوت تومیں تم دونوں کو سزادیتا! تم رسول الله ﷺ کی مسجد میں این آواز کیسے بلند کرتے ہو!"۔

"شفائریف" میں ہے: "امام مالک و نے امیر المومنین ابوجعفر عبائی
سے فرمایا کہ "اے امیر المومنین! اس مسجد (نبوی) میں آواز بلند مت کرو؛ کہ اللہ
تعالیٰ ایک قوم کو تادیبا فرماتا ہے: ﴿ یَا آیُہا الَّذِینَ آمَنُوْ اللَا تَرْفَعُوْ آ أَصُو اَتَکُمْ
فَوْقَ صَوْتِ النَّبِیِّ ﴾ "اے ایمان والو! اپنی آوازیں اونجی نہ کرواس غیب
فوق صَوْتِ النَّبِیِّ ﴾ "اے ایمان والو! اپنی آوازیں اونجی نہ کرواس غیب
بتانے والے (نبی) کی آواز سے "۔ اور دوسرے گروہ کی مدح و تعریف فرماتا ہے:
﴿ إِنَّ اللَّذِیْنَ یَغُضُّوْنَ أَصُو اَتَهُمْ عِندَ رَسُولِ الله ﴾ "" بے شک وہ جو اپنی وارد
ہوا: ﴿ إِنَّ اللَّذِیْنَ یُنَادُوْنَكَ مِنْ وَرَآءِ الحُبْرَاتِ ایک جماعت کی مذمت میں وارد
ہوا: ﴿ إِنَّ اللَّذِیْنَ یُنَادُوْنَكَ مِنْ وَرَآءِ الحُبْرَاتِ اللهِ ان میں اکثر بعقل ہیں "۔

ہوا: ﴿ إِنَّ اللَّذِیْنَ یُنَادُوْنَكَ مِنْ وَرَآءِ الْحُبْرَاتِ این ان میں اکثر بعقل ہیں "۔
یقینا آپ ﷺ کی حرمت (ادب و تعظیم) حیات اور وصال کے بعد بھی کیاں

<sup>(</sup>۱) پـ ۲۲،الجرات: ۲\_

<sup>(</sup>۲)پ۲۶،الجرات: ۳

<sup>(</sup>۳)پ۲۶،الجرات: ۴۰\_

ہے، لینی جس طرح آپ کے حضور بحالت حیات حیّانا اور بلند آواز سے کلام کرنا ممنوع تھا، اسی طرح وصال کے بعد بھی خلاف ادب اور بے جاہے۔ یہ کلام سن کر خلیفه پر خشوع وخضوع لاحق ہوا، عرض کی کہ "دعاکے وقت قبلہ کی طرف استقبال كرول يا حضوركي جانب؟" فرمايا: "إس جناب ﷺ الله الله الله الله على منه يجيرت مو، جو قیامت تک تمھارا اور تمھارے باب آدم مالیسًا کا وسیلہ ہیں، آپ ﷺ کی طرف منه کر کے شَفاعت کی در خواست کرو؛ که آپ ﷺ محماری شَفاعت کریں"،اللّٰہ تعالى فرماتا ع: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَّلَمُوْآ أَنفُسَهُمْ جَآؤُوْكَ فَاسْتَغْفَرُوْا اللهَ وَاسْتَغْفَرَ لَمُثُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوْا اللهَ تَوَّاباً رَّحِيماً ﴿ ` اور الرجب وه اين جانول پرظلم کریں، تواہے محبوب! تمھارے حضور حاضر ہوں، اور پھر الله تعالی سے مُعافی چاہیں، اور رسول ان کی شِفاعت فرمائے، توضرور الله تعالی کوبہت توبہ قبول کرنے والامہر مان پائیں ''(۴)

"شفاشريف" من إلى الله على الإمام مالك النّاس، قيل اله على الله تعالى: ﴿ مَا أَيُّهَا لَهُ عَالَى: ﴿ مَا أَيُّهَا

(١) ١٥، النسآء: ١٢٠

<sup>(</sup>٢) "الشفا" القسم ٢، الباب ٣، الجزء ٢، صـ ٢٦، ٢٧ بتصرّف.

الَّذِينَ آمَنُوْ اللَّ تَرْفَعُوْ آ أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ ﴿ '' وحرمتُه اللَّهِ عَلَمُ كَا مِل عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُو اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُو اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَ

دیکھو! اس امامِ آجلؓ مالک عِلاقِطَنے نے ہمارے دعوی کی تصریح فرمائی، اور اِطلاقِ نصوص سے (جو تعظیم نبوی ﷺ میں وارد ہیں) استدلال کیا، اور اِن نصوص کو عالم حیات وبرزخ میں کیسال قرار دیا۔ اور امیر المؤمنین حضرت سیّدنا عمر فاروق ﷺ کا قول بھی (جو بخاری سے منقول ہوا) اس مدّعامیں واضح ہے۔

امام قاضی عیاض عِالِشِنه نے "شفاشریف" میں واضح طور پربیان کر دیا: "إِنَّ حرمةَ النّبي ﷺ بعد موتِه، وتوقیرَه وتعظیمَه لازمٌ، کیا کان

<sup>(</sup>۱) پ۲۶، الحجرات: ۲\_

<sup>(</sup>٢)"الشفا" القسم ٢، الباب ٣، الجزء ٢، صـ ٢٨.

شرک وبدعت کی پیجان \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

حالَ حياتِه "(۱). المصطفى جانِ رحمت شِلْ الله الله كي تعظيم وتوقير جس طرح آپ كي

حیات میں فرض تھی،اسی طرح بعدوصال بھی فرض ہے "۔

سترہواں کا قاعدہ

جس طرح بعدِ وصال آپ طُلْتُها الله کی تعظیم و تکریم واجب ولازم ہے، اسی طرح آپ طِلْتُها الله کی تعظیم بھی طرح آپ طِلْتُها الله کی تعظیم بھی ضروری ہے

آپ کے ذکرِ گرامی، کلامِ پاک اور نامِ نامی اسم گرامی کی تعظیم و تکریم وصال کے بعد بھی واجب ولازم ہے، لہذا ہمارے اَسلا فِ کرام اس بات کا مکمل اہتمام فرماتے، اور تعظیم فی الحیاۃ کی طرح لازم تصوّر فرماتے رہے۔

حضرت ابوابراتهم تجيبى وَ قَتْ فرمات بين: "واجبٌ على كلِّ مؤمنٍ متى ما ذكرَه أو ذُكِرَ عنده، أن يخضع ويخشع ويتوقّر، ويسكنَ من حركتِه، ويأخذ في هيبتِه وإجلالِه، بها كان يأخذ به نفسه لو كان بين يدَيه، ويتأدّب بها أدَّبَنا اللهُ به "(۱). "برمسلمان پر جب حضور كاذكر كرے يا يدَيه، في وَضوع، اور اطبينان وسكون، اورآپ كي بيب وإجلال سے سانس روك

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، صـ٧٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: "الشَّفا" الجزء ٢، صـ٢٦، نقلاً عن أبي إبراهيم التجيبي.

لینا، اور دم بخود ہو جانا (جبیہا آپ کے حضور میں ہو جاتا)، اور جو اُدب آپ کا خدائے تعالی نے ہمیں سکھایا، بجالاناواجبہے"۔

> آسلافِ کرام، ائمهٔ دین اور علمائے کرام ہمیشہ اس پر عمل پیرارہے"۔ تعظم ذکر نبی مٹالٹا پڑ میں سلف صالحین کاطراقتہ

<sup>(</sup>١) "الشّفا" الجزء ٢، صـ٢٦.

أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ ﴾ (ا يتأوّل أنّه يجب له من الإنصات عند قراءة حديثِه ﷺ، ما يجب له عند سماع قولِه "(۱).

"عبدالرحمن بن قاسم کا ذکرِ سرکار ﷺ کے وقت ہیب وعظمت نبوی سے یہ حال ہوتا، کہ گویابدن کاسارا خون نچوڑلیا گیا ہو، اور زبان منہ میں خشک ہو جاتی۔ اور عامر بن عبد اللہ بن زبیر ﷺ ماس قدر روتے، کہ آنکھوں میں آنسوباقی نہ رہتے۔ اور امام زُہری ایسے ہو جاتے، کہ گویا تم انہیں نہیں جانے، اور وہ تمہیں نہیں جانے۔ اور عبد الرحمن بن مہدی وقت حدیث پاک بیان کرتے وقت خاصرین کو خاموثی کا حکم دیے، اور مضمونِ آیت کریمہ: ﴿لَا تَرْ فَعُوْ آ أَصْوَ اتّکُمْ فَوْقَ صَوْتِ النّبِی ﴾ آپ ﷺ کے مطلق کلام کو (کہ حالتِ حیات میں خود فرائیں، یابعد وفات دوسرے نقل کریں)عام شامل کہتے۔

امام مالک و الله و الل

<sup>(</sup>۱) پ۲۶،الحجرات: ۲\_

<sup>(</sup>٢) "الشّفا" الجزء ٢، صـ٧٧، ٢٨ ملتقطاً.

لَمَا أَنكرتم عليَّ ما ترَون "(۱)، "أكرتم وه جانة جومين جانتا مول، توتم مير على أنكرتم وه جانة جومين جانتا مول، توتم مير عال يريريثان نه موتي !"-

امام تقى الدّين سبى امام ابوزكريا يجيل صرصرى التخطيطية كابية شعر ع وأن ينهضَ الأشرافُ عند سماعِه قياماً صُفوفاً أو جثياً على الرّكب

"معزّز ترین لوگ نبی کریم مرافظ الفیاری کا فرکسن کرصف بسته کھڑے ہو جاتے، یا سوار بول پر ہی سرجھ کالیا کرتے "۔

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، صـ٧٧.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

شرک دبدعت کی پیجان \_\_\_\_\_\_\_ الا

سن کرکھڑے ہو گئے، اس مجلس میں حاضر تمام علمائے اَعلام نے بھی آپ کی اتباع میں قیام تغظیم کیا، ذکر نبوی ہڑا اُنٹائی کی تغظیم، اور امام صرصری کے ارشاد کو بجالائے (ا)۔

اسی طرح جے سر کار اَبد قرار ہڑا اُنٹائی کی سے کوئی بھی نسبت ہو، جیسے حضور کے رشتہ دار، آل واصحاب واَزواج، وخدام، اور موئے مبارک، ولباسِ مقدس، اور وطنِ اَشرف، ومسجرِ مقدس، وجرو مطہِّرہ، وقبِر انور، اور جسے حضور کی پاک صورت یا سیرت سے کچھ حصہ ملا، یاجس جگہ آپ نے سکونت کی، یا بیٹھ، یا سوئے، یا نماز پڑھی، یاجسے چھوا، یا بین طرف اِضافت کیا، اس کی تعظیم و توقیرلازم ہے، اور یہ تعظیم بعد وصال کے قبیل سے ہے۔ احادیث وآثار واقوال سلفِ کبار اس مضمون میں بکشرت وارد ہیں، اور قرآنِ مجید سے بھی آثار انبیاء کا عظم و متبرگ ہونا بخوبی ظاہر ہے۔

### الخاروال ١٨ قاعده

# جس کی تعظیم وادب واحترام کیاجائے، ضروری نہیں کہ وہ سامنے موجود ومحسوس ہو

تعظیم کے لیے معظم کامشاہد ومحسوس، اور تعظیم کرنے والے کے سامنے حاضر وموجود ہونا شرط نہیں، ورنہ عبادت میں بھی (جو کہ غایت تعظیم ہے) معبود کا

<sup>(</sup>۱) انظر: "سبل الهُدى والرَّشاد" جُماع أبواب مولده الشريف فَيُّ، الباب ٦ في وضعه فَيُّ والنور الذي خرج معه، ١/ ٣٤٥.

وجود نظر کے سامنے ہونا شرط ہو۔ مثلاً حنفیوں کے نزدیک تعبۂ معظمہ کی طرف منہ یا پیٹھ کر کے قضائے حاجات کرنا مطلقاً منع ہے، جبکہ شافعیہ کے نزدیک میہ ممانعت صرف صحراء میں ہے (<sup>1)</sup> حالا نکہ دونوں صورت میں تعبۂ معظمہ محسوس ومشہود نہیں ہوتا!۔

## روضة مطبّره کے سامنے کھڑے ہونے کے آداب

روضة مطهّره كے سامنے دست بسته كھڑا ہونا، اور ہيب وحرمت كى نظر سے ديوارِثربت شريف كوہاتھ نہ لگانا، رحت عالميان ﷺ كى انتهائى تعظيم وآداب سے قرار پايا۔ "فتاوى ہنديہ" ميں ہے: "ولا يضع يدَه على جدار التَّربة، فهو أهيب وأعظم للحُرمة، ويقف كها يقفُ في الصّلاة"". "قبرانوركى ديواركو تعظيم و تكريم كے سبب ہاتھ نہ لگايا جائے، اور نمازكى سى حالت ميں روضة مبارك كے سامنے كھڑا ہو"۔

اکثر او قات واَحوال میں تعظیم میں مقصود بالذّات مَعانی ہوتے ہیں نہ کہ اَعیان۔مثلاً ساداتِ کرام وعلمائے عظام، واَنقیائے اُمّت ومشائِ طریقت کی تعظیم میں،

<sup>(</sup>١) انظر: "ردّ المحتار" كتاب الطهارة، ٢/ ٤٣٣.

<sup>(</sup>٢) "الهندية" كتاب المناسك، ١/ ٢٦٥.

شرک وبدعت کی پیجان \_\_\_\_\_\_\_شرک وبدعت کی پیجان \_\_\_\_\_

در حقیقت معظم حقیقی وہ نسبت ہے، جوانہیں حضرتِ اَحدیّت جَلِّجَالِایُ اور جناب رسالت ہ الله النا اللہ اللہ عالم اللہ معظم حقیقی گوشت و پوست و شکل وصورت ہر گزنہیں۔ جمالة عليم سے حاصل ہے، معظم حقیقی گوشت و پوست و شکل وصورت ہر گزنہیں۔ یہ امرایسی اشیاء کی تعظیم پرہے، جنہیں حضورِ اکرم ﷺ نے مس کیا، یا ا پن طرف نسبت كر ليا علّامه خَفاجي انسيم الرياض " مين لكھتے ہيں: "فيفرض ذلك ويلاحظه ويتمثّله كأنّه عنده "(١). "سركار ﷺ في وكرشريف ك وقت پہ فرض کرے کہ خاص حضوری میں ہوں، مصطفی جان رحمت ﷺ کی صورت کانصوّر جما لیاجائے، کہ گویانی کریم ہمالیا گیا اس کے پاس جلوہ فرماہیں"۔ "مَوابِ لدُنيه" ميں ہے: "ويستحضر علمَه بوُقوفه بين يديه وسماعَه لسلامِه، كما هو في حال حياتِه؛ إذ لا فرقَ بين حياتِه وموتِه في مُشاهَدتِه لأمّتِه ومعرفتِه بأحوالهم، ونِيّاتِهم، وعزائمِهم، وخواطِرهم، وذلك عنده جليٌّ لا خفاءَ به "(٣). "لِعني زائر تصوّركر كم نبي رحمت شِّلْتُعالَيْهُ اس کی حاضری سے آگاہ ہیں، اس کاسلام سن رہے ہیں، بعینہ اسی طرح جیسے حالت حیات ظاہری میں، کہ حضور ﷺ کی وفات وحیات دونوں ان اُمور میں کیساں ہیں، رسول اللہ ﷺ اپنی امّت کودیکھتے ہیں، اور ان کے اُحوال کو پہچانتے بھی

<sup>(</sup>١) "نسيم الرياض" القسم ٢، الباب ٣، ٤/ ٤٨٣.

<sup>(</sup>٢) "المواهب" المقصد ١٠، الفصل، ٢٤/ ٥٨٠ ملتقطاً وبتصرّ ف.

ہیں، اور ان کی نیتوں اور ارادوں اور دل کے خطرات سے آگاہ ہیں، اور یہ سب باتیں نبح کریم ﷺ پرائیل ﷺ پرایسی روش ہیں جن میں اصلًا کوئی بوشید گی نہیں "۔

جس قدر آداب کی رعایت و خشوع و خضوع، اور حضور کی عظمت و ہیبت دل میں زیادہ ہوگی، درود و سلام اسی قدر زیادہ فائدہ دے گا۔ "بخاری" و ہسلم " میں ہے: «أَنْ تعبدَ اللهَ كَأَنّك تراہ!» (۱) "تم الله تعالی کی عبادت اس طرح كرو، كه گویا تم الله تعالی حبادت اس طرح كرو، كه گویا تم الله دیکھ رہے ہو!"۔

اس دعوی کے ثبوت میں بیہ بات کافی اور برہان شافی ہے، کہ اس دنیا میں اللہ عرفی کا دیدار غیر انبیاء کے لیے متصوّر نہیں، مُحالِ عادی ہے۔ توبی بات کہ "میں خدا کو دکھتا ہوں " صرف تخیل وتصوّر غیر واقعی ہے۔ البتہ بیضرور ہے کہ اس تصوّر سے غایتِ تعظیم واجلال وہیت بروَجہِ کمال، وخضوع وخشوع وانجِذاب ومحبت وحیاء وذَوق وَشُوق کاغلبہ حاصل ہوتا ہے۔ شِخِ محقق نے "اَشِعۃ اللمعات "(") میں اس کی تصری کی وشوق کاغلبہ حاصل ہوتا ہے۔ شِخِ محقق نے "اَشِعۃ اللمعات "(") میں اس کی تصری کی خصوصاً ذکر خداور سول سے بھی بیسب شمرات وصفات حاصل ہوتے ہیں۔ خصوصاً ذکر خداور سول سے بھی بیسب شمرات وصفات حاصل ہوتے ہیں۔

<sup>(</sup>١) "صحيح البخاري" كتاب الإيمان، ر: ٥٠، صـ١٢.

و"صحيح مسلم" كتاب الإيمان، ر: ٩٧، صـ٥٦، ٢٦.

<sup>(</sup>٢) أي: "أشعّة اللمعات" كتاب الإيمان، الفصل ١، ١/ ٤٤.

ایک حدیث صحیح (جواس مرعامیں صریح ہے) نقل کرتے ہیں، اصحیح مسلم" میں حضرت سیّدنا ابو ہر ریرہ وَ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ فُوعًا روایت ہے: «إنَّ الكافرَ إذا خرجتْ روحُه -قال حمَّادٌ: وذكر من نَتْنِها وذكرَ لَعْناً- ويقول أهلُ السَّماء: روحٌ خبيثةٌ جاءتْ من قِبل الأرض، -قال-: فيقال: انطلقوا به إلى آخر الأجل» قال أبو هريرة: "فردّ رسولُ الله الله عليه الله عليه علی أنفِه هکذا" ۱۰۰. "جب كافركی روح نكلتی بر (راوئ حدیث حمّاد كهتم بین، كه انہوں نے [حضرت ابوہریرہ وَ اللَّ اللَّهِ عَلَيْكُ نَهِ ] اس كى بدبواور لعنت كا ذكر كيا) تو آسان والے کہتے ہیں کہ یہ خبیث روح ہے جو زمین کی طرف سے آئی ہے، انہول نے [حضرت ابوہریرہ وُٹائٹائٹے نے آکہا: پھر کہا جائے گا، کہ اسے اس کے انجام تک پہنچادو۔ حضرت سيّد ناابوہريره وْتَالِيَّةُ نِهُ كَها، كه رسول الله شَلْ اللهِ عُلَيْتِها اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ مِنْ اللهِ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عِلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلْمِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلْهِ عَلَيْهِ عِلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلْهِ عَلَيْهِ عَلَ احساس دلانے کے لیے، اپنی چادر کا پلّواس طرح ناک پررکھا"۔

دیکھو!رسول الله ﷺ نے کافری روح کے نکلنے، اور اُس کی بدبوکا ذکر فرما کر کیڑا ناک پر رکھا، جس طرح بدبوآنے کے وقت رکھتے ہیں!۔ امام نووی اس حدیث پاک کی شرح میں لکھتے ہیں: "کان سبب ردِّھا علی الأنف بسبب ما

(١) "صحيح مسلم" كتاب الجنّة وصفة ونعيمها وأهلها، ر: ٧٢٢١، صـ١٢٤٤.

ذكرَ من نتْنِ رِيحِ رُوحِ الكافر "‹›. "لينى ناك پركيرُ اركھنے كى وجه كافر كى روح كى بدبو كاذكر تھا" \_ لينى وہال حقيقت ميں بدبونہيں تھى، بلكه صرف اس كا تصوّر تھا۔

### انيسوال ١٩ قاعده

## تعظیم کو بغیر کسی دلیل شری کے خاص کرنادرست نہیں

جب تک شریعتِ مطهّر و کسی خاص فعل سے تعظیم کے اظہار کے متعلق منع نہ فرمائے، اُس وقت تک تعظیم کے اظہار کو خاص کرنا لاعلمی ہے؛ کیونکہ اللہ کے نہ فرمائی آپ کی تعظیم بلا شخصیص و تعیینِ صورت ووضع، وقت، حالت، فعل و قول فرض فرمائی ہے، کسی خاص صورت اور طریقہ میں مخصر نہیں فرمائی ۔ لہذا جس طرح سے بھی اظہار کا یہ تعظیم ہو وہ محمود و مطلوب ہے۔ یہ مطالبہ سراسر ہے جا ہے کہ تعظیم کے اظہار کا یہ طریقہ عہدِ صحابہ میں دکھلاؤ! بلکہ جو تعظیم کے کسی طریقہ پر اعتراض کرے، وہ اس کی ممانعت قرآن وحدیث سے ثابت کرے! جو بغیر کسی دلیلِ شرعی کے تعظیم رسول ممانعت قرآن وحدیث سے ثابت کرے! جو بغیر کسی دلیلِ شرعی کے تعظیم رسول

کثیر احادیث اس بات پر بطور ثبوت موجود ہیں، کہ صحابۂ کرام مِنْلَقْتُ م حضورِ اقدس مِنْلِنَّةُ اللَّهِ کا قولاً وفعلاً جس طرح چاہتے ادب بجا لاتے، اور رسول اللّه مِنْلِنَّةً اللَّهِ اللَّهِ عَدَّد وأقسام كومنع نه كرتے، بلكه پسند فرماتے۔

<sup>(</sup>١) "شرح صحيح مسلم" الجزء ١٧، صـ٥٠٠.

"صحاح سق" وغیرها کتب حدیث ایسے واقعات اور حالات سے مالا مال ہیں،
اسی طرح سلف صالحین اور ائم کم جمہدین کا بھی یہی حال تھا، کہ خود اُنہوں نے اور اُن کے زمانے میں جس نے جس طریقہ سے چاہا، آپ مٹالٹھا ﷺ کی تعظیم و توقیر عمل میں لایا۔
مقدّماتِ سابقہ میں اس دعوی کی تائید و ثبوت میں اکثر روایات مذکور ہوئیں، اور کتبِ دینیہ میں صدہا حکایات منقول ہیں، اِسی اِطلاق وعملِ اَسلافِ کرام اور اکابر اسلام کے پیشِ نظر، علمائے متاخرین نے لفظ "بہتر" اور "اُولی" کہہ کرباتی رکھا۔ "فتح القدیر"، "منسکِ متوسط" ("، "فتاوی ہندیہ "") وغیرہا میں ہے:
اور اکابر اسلام کے بیشِ نظر، علم نے متاخرین نے لفظ "بہتر" اور "اُولی" کہہ کرباتی رکھا۔ "فتح القدیر"، "منسکِ متوسط" (")، "فتاوی ہندیہ "(") وغیرہا میں ہے:
اور کال ما کان اُد خل فی الأدب والإجلال؛ کان حَسناً "("). "جوفعل

<sup>(</sup>١) "أباب المناسك" باب زيارة سيد المرسَلين الله مده ٥٠٥.

<sup>(</sup>٢) "الهندية" كتاب المناسك، ١/ ٢٦٥.

<sup>(</sup>٣) "الفتح" كتاب الحج، ٣ / ٩٤.

علامه امام ابن حجرتمی "جَوبرِ منظم" میں فرماتے ہیں: "تعظیم النّبی بجمیع أنواع التعظیم، التي لیس فیها مشار کة الله تعالی فی الألوهیّة، أمرٌ مستحسَنٌ عند مَن نوَّرَ اللهُ أبصارَهم"(۱). "وه لوگ جنہیں اللّٰہ تعالی نے آنکھوں کا نور عطافرمایا ہے، وہ نبی اکرم ہالی گائی گائی کا تعظیم کی تمام اقسام وصور توں کو امر ستحسن تصوّر کرتے ہیں، اور یہ سجھتے ہیں کہ ان میں ہرگزباری تعالی کے ساتھ شرکت کاکوئی پہلونہیں "۔

حدیث پاک میں آیا ہے: «إِنَّ الملائكةَ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَها رضا لطالب العِلم»("). "فرشت اپنے بازوطالبِ علم کے لیے بچھاتے ہیں"، یہ رُتبہ امّت ِمحدیۃ ہُلْاتُنائِم کے طالب علم کا ہے، اور یہ لوگ جنابِ رسالت ہُلْاتُنائِم کی است میں کلام کرتے، حیلے اور بہانے بناتے ہیں!!۔

(١) "الجوهر المنظَّم" الفصل ١، صـ١٦ بتصرَّفٍ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في "السنن" أبواب العلم، ر: ٢٦٨٢، صـ٧٠٨، ٢٠٩٠.

#### ببيسوال ۲۰ قاعده

## تعظیم و توہین کی بنیاد عُرف پرہے

(عُرف بعنی جس شہر کے لوگوں میں جوعادت مشہور ہو)

جس ملک وشهر میں جو بات لوگوں میں توہین تصوّر کی جاتی ہو،وہ شرعاً توہین تصوّر ہوگی،اور جو چیزادب واحترام میں گنی جاتی ہو،اسے شرعًاادب وتعظیم کے زُمرہ میں شار کیا جائے گا۔ یہ بہت آہم اور کثرت سے استعال ہونے والا قاعدہ ہے، شریعت اسلامیہ کے بہت سے آحکام کی بنیاد اسی قاعدہ پر مبنی ہے۔ مثلاً عرب میں ہر ایک کو "أَنتَ" كے صيغہ سے ليني "أُو" كهه كر بات كى جاتى ہے، جاہے والدين مول يااساد وشیخ، وہاں پیے بےاد بی کے زُمرہ میں نہیں آتا۔ جبکہ ہمارے پیہاں اگر والدین،استادیا شیخ کو "اُنو" کہد کربات کریں، توضر وربے ادبی شار ہوتی ہے، اور اس قسم کی گستاخی کرنے والا تعزير و تنبيه كاستحق قراريا تا ہے۔لہذا جو فعل جس ملك، جس قوم، اور جس زمانے میں تعظیم قرار بائے گا، اُس کا تارک اگراُسی قوم اور زمانہ ودِیار سے ہے، تووہ تارِک تعظیم ہے،اور تعظیم کے اُس فعل پر طعن وا نکار،بلا شبہ تعظیم پر طعن وا نکار سمجھا جائے گا۔ ہم نے اس رسالہ کے قاعدہ مشتم ۸ میں بدلائل باہرہ اور براہین واضحہ ثابت کیاہے، کہ عُرف وعادت اہل اسلام شرعًامعتبرہے، اور فقہائے کرام نے صدہا مسائل میں رَواج وعادت سے استناد کیا، اور اُس کے مطابق حکم دیا ہے۔

مسلمان بھائیو!ان بیان کردہ اصول کو خوب اچھی طرح یاد کر لو، یہ تمہیں ان شاءاللہ اُہم ترین اُبحاث میں مفید ہوں گے، یہ اسے آہم ہیں کہ انہیں خنجروں سے مُعلقوم پر لکھا جائے؛ کیونکہ ان اصول کے یاد کرنے کے بعد اُن تمام اُبحاث کے جوابات بآسانی دیے جاسکتے ہیں، جو عام عوام کوظلمت کے پردہ میں لے جاتے ہیں، اور ان کے ذریعہ مخالفین بھولی بھالی عوام کو گمراہ کرتے ہیں۔

وصلّى الله تعالى على خيرِ خلقِه، محمدٍ النّبي الزَكيّ الطاهر، وعلى آله وصحبِه أُولى النُّور الباهِر والقدر الفاخِر، وعلينا معهم أجمعين، والحمد لله ربّ العالمين!.

<sup>(</sup>١)پ١٠١الانفال: ٣٣\_

<sup>(</sup>٢) يـ٥، النسآء: ١١٥

### إصدارات دار أهل السنة

# من محقّقات المفتي محمّد أسلم رضا الشّيواني المَيمني عليها

- ١. شرح عقود رسم المفتي: للإمام ابن عابدين الشّامي (ت٢٠٢٠هـ)، محقَّقة، طبعت أوّلاً من "دار الفقيه" أبوظبي الإمارات، ١٤٣٦هـ/٢٠١٥م. وثالثاً ١٤٣٩هـ/٢٠١٨م. وثالثاً ٢٠١٧م.
- أجلى الإعلام أنّ الفتوى مطلقاً على قول الإمام: للإمام أحمد رضا خانْ (ت١٣٤٠هـ) محقَّقة، طبعت أوّلاً من "دار الفقيه" أبوظبي الإمارات، ١٤٣٦هـ/ ٢٠١٥م. وثالثاً أبوظبي الإمارات، ١٤٣٦هـ/ ٢٠١٨م. وثانياً من "دار الصّالح" القاهرة، ١٤٣٨هـ/ ٢٠١٧م.
- ٣. الفضل الموهبي في معنى إذا صحّ الحديث فهو مذهبي: للإمام أحمد رضا خانْ (ت٠١٣٤ه) محقّقة، طبعت أوّلاً من "دار الفقيه" أبوظبي الإمارات، ٢٣٤١ه/ ٢٠١٥م. وثالثاً الفقيه" أبوظبي الإمارات، ٢٣٤١ه/ ٢٠١٥م. وثانياً من "دار الصّالح" القاهرة، 1٤٣٩ه/ ٢٠١٧م.

- ٤. جدّ الممتار على ردّ المحتار: للإمام أحمد رضا (ت١٣٤٠هـ)
   (سبع مجلّدات) محقَّقة، طُبع من "دار الفقيه" أبوظبي الإمارات،
   ١٤٣٤هـ/ ٢٠١٣م.
- ٥. حياة الإمام أحمد رضا: للمفتي محمد أسلم رضا الشيواني، وهي رسالة محتصرة في سيرة الإمام من حيث صلته مع العلماء العرب، محققة، طبعت من "الإدارة لتحقيقات الإمام أحمد رضا" كراتشي ١٤٢٧هـ/ ٢٠٠٦م.
- ٦. تحسين الوصول إلى مصطلح حديث الرسول في الله المفتى محمد أسلم رضا الشّيواني، محققة (بالأردية)، طبعت أوّلاً من "مكتبة بركات المدينة" كراتشي ١٤٢٧ه/ ١٨٠٦م. وثانياً من "دار أهل السنّة" كراتشي ١٤٣٧ه/ ٢٠١٦م.
- ٧. تحسين الوصول إلى مصطلح حديث الرسول في: له، (بالعربية) طبعت محققة أوّلاً من "دار أهل السنة" كراتشي ١٤٢٨ه/ ٢٠٠٧م. وثانياً معدَّلة من "دار الفقيه" أبوظبي الإمارات، ١٤٣٦ه/ ٢٠١٥م. وثالثاً من "دار أهل السنة" كراتشي ١٤٣٧ه/ ٢٠١٦م.

- ٨. إقامة القيامة على طاعِن القيام لنبي تهامة (بالأرديّة): للإمام أحمد رضا ١٤٢٧ه/ ٢٠٠٦م.
- ٩. حسام الحرمَين على منحر الكفر والمَين: للإمام أحمد رضا
   (ت١٣٤٠هـ) محقَّقة، طبعت من "مؤسسة الرضا" لاهور
   ١٤٢٧هـ/٢٠٠٦م.
- ١٠. جليُّ الصَّوْت لنَهي الدَّعْوة أَمَامَ الموْت (بالأرديَّة): للإمام أَمد رضا خانْ (ت ١٣٤٠هـ)، ١٤٢٨هـ/ ٢٠٠٧م.
- 11. مقدّمة الجامع الرّضوي في اعتبار الحديث الضعيف: لملك العلماء المحدِّث المفتي ظفر الدّين البِهاري، طبعت محقَّقة أوّلاً من "دار أهل السنّة" كراتشي ١٤٢٨هـ/ ٢٠٠٧م. وثانياً معدَّلة من "دار الفقيه" أبوظبي الإمارات، ١٤٣٦هـ/ ٢٠١٥م.
- 11. "معارف رضا" المجلّة السَّنَوية العربيّة ١٤٢٩ه/ ٢٠٠٨م (العدد السّادس)، طبعت من "الإدارة لتحقيقات الإمام أحمد رضا" كراتشي.
- 17. راد القحط والوباء بدعوة الجيران ومؤاساة الفقراء: للإمام أحمد رضا خان (ت١٣٤هـ)، محقّقة، مترجمة بالعربية، طبعت

- من "الإدارة لتحقيقات الإمام أحمد رضا" كراتشي ١٤٢٩هـ/ ٢٠٠٨م.
- 18. أعجب الإمداد في مكفَّرات حقوق العباد: للإمام أحمد رضا خانْ (ت١٣٤٠هـ)، محقَّقة، مترجمة بالعربية، طبعت من "الإدارة لتحقيقات الإمام أحمد رضا" كراتشي الإدارة لتحقيقات الإمام أحمد رضا" كراتشي ١٤٢٩هـ/ ٢٠٠٨م.
- 10. صفائح اللُجَين في كون تصافُح بكفَّي اليدَين: للإمام أحمد رضا خانْ (ت١٣٤٠هـ)، محقَّقة، مترجمة بالعربية، طبعت من "الإدارة لتحقيقات الإمام أحمد رضا" كراتشي الإدارة كراتشي ١٤٢٩هـ/٢٠٠٨م.
- انوار المنان في توحيد القرآن: للإمام أحمد رضا (ت١٣٤٠هـ)، المترجِم بالأردية: مفتي الديار الهندية الشيخ أختر رضا خان الأزهري، محقّقة ١٤٢٩هـ/ ٢٠٠٨م.
- 1۷. إذاقة الأثام لمانعِي عملِ المولد والقيام (بالأردية): للعلّامة المفتي نقي على خانْ (ت١٢٩٧ه)، طبعت محقَّقة أوّلاً المفتي نقي على خانْ (ت٢٩٧ه)، طبعت محقَّقة أوّلاً ٢٩٤٨هـ/ ٢٠١٨م. وثانياً من "دار الفقيه" أبوظبي الإمارات ٢٠١٦هـ/ ٢٠١٦م.

- 11. أصول الرَّشاد لقَمع مَباني الفساد (ضوابط لمعرفة البدَع والمنكَرات) (بالأردية): للعلّامة المفتي نقي علي خانْ (ت٧٦٧هـ)، محقَّقة ١٤٣٠هـ/ ٢٠٠٩م. وثانياً (بالعربية) من "دار الفقيه" أبوظبي الإمارات ١٤٣٦هـ/ ٢٠١٥م.
- 19. قَوارع القَهَّار على المجسِّمة الفُجَّار: للإمام أحمد رضا (ت ١٣٤٠هـ)، المترجِم بالعربية: مفتي الدِّيار الهنديّة الشيخ أختر رضا خانْ الأزهري، محقَّقة، طبعت من "دار المقطَّم" القاهرة ١٤٣٢هـ/ ٢٠١١م.
- ٢٠. المعتقد المنتقد: للإمام فضل الرّسول القادري البَدَايُوني (ت١٢٨٩هـ) مع حاشية قيّمة مسيّاة: المعتمد المستند بناء نجاة الأبد: للإمام أحمد رضا (ت١٣٤٠هـ) محقّقة، طبعت أوّلاً من "دار الفقيه" أبوظبي الإمارات ١٤٣٧هـ/٢٠١٦م، وثانياً من "دار الهجرة الأولى" القاهرة، ١٤٤٠هـ/٢٠١٦م.
- 71. قواعد أصولية لفهم الآيات القرآنية والأحاديث النبويّة (ضوابط لمعرفة البدّع والمنكرات): للمفتي محمد أسلم رضا الشّيواني الميمني، محقّقة، طبعت من "دار الفقيه" أبوظبي الإمارات ١٤٣٧هـ/٢٠١٦م.

- ۲۲. العطايا النبوية في الفتاوى الرضوية: للإمام أحمد رضا خان (ت٠٤٣٠هـ)، الطبعة الأولى، محقَّقة (۲۲ مجلداً بالأوردية)،
   ۲۲. ١٤٣٨هـ/ ٢٠١٧م.
- ۲۳. نظم العقائد النسفية، (النظم العربي): المفتي الشيخ إبراهيم علي الحمدُو العمر الحلَبي، طبع أوّلاً من "دار الصّالح" القاهرة ١٤٣٨هـ/ ٢٠١٧م. وثانياً من "دار أهل السنّة" كراتشي ١٤٣٨هـ/ ٢٠١٨م.
- ٢٤. نظم العقائد النسفية (النّظم الأردو): للشّيخ محمد سلمان الفريدي المصباحي الهندي، طبع من "دار أهل السنّة" كراتشي ١٤٣٩ه/ ٢٠١٨م.
- كنز الإيهان ترجمة القرآن مع تفسير خزائن العرفان: للإمام أحمد رضا خان (ت١٣٤٠هـ)، وللصدر الأفاضل السيّد نعيم الدّين المراد آبادي (ت١٣٦٧هـ) من "دار أهل السنّة" كراتشي الدّين المراد آبادي (٢٠١٨م.
- ۲۲. الإجازات المتينة لعلماء بكّة والمدينة: للإمام أحمد رضا خان (ت٠٤٣١هـ) محقَّقة، طبعت من "دار الهجرة الأولى" القاهرة، ١٤٤٠هـ/٢٠١٨م.

- الظفر لقول زُفر: للإمام أحمد رضا خانْ (ت١٣٤٠هـ)
   عققة، طبعت من "دار الهجرة الأولى" القاهرة،
   ١٤٤٠هـ/ ٢٠١٨م.
- ٢٨. شيائم العنبر في أدب النداء أمام المنبر: للإمام أحمد رضا خان (ت١٣٤٠ه) محققة، طبعت من "دار الهجرة الأولى" القاهرة، ١٤٤٠ه/ ٢٠١٨م.
- ٢٩. صيقل الرَّين عن أحكام مجاورة الحرمين: للإمام أحمد رضا خانْ (ت٠٤١هـ) محقَّقة، طبعت من "دار الهجرة الأولى" القاهرة، ١٤٤٠هـ/ ٢٠١٨م.
- ٣٠. الجبل الثانوي على كلية التهانوي: للإمام أحمد رضا خان (ت٠٤٣٠ه) محقَّقة، طبعت من "دار الهجرة الأولى" القاهرة، ١٤٤٠هـ/ ٢٠١٨م.
- ٣١. كفل الفقيه الفاهِم في أحكام قرطاس الدراهم: للإمام أحمد رضا خانْ (ت ١٣٤٠هـ) محقَّقة، طبعت من "دار الهجرة الأولى" القاهرة، ١٤٤٠هـ/ ٢٠١٨م.

- ٣٢. هاديُ الأضحية بالشاء الهندية: للإمام أحمد رضا خانْ (ت٠٤٣٠ه) محقَّقة، طبعت من "دار الهجرة الأولى" القاهرة، ١٤٤٠هـ/ ٢٠١٨م.
- ٣٣. الصافية الموحية لحكم جلد الأضحية: للإمام أحمد رضا خانْ (ت ١٣٤٠هـ) محقَّقة، طبعت من "دار الهجرة الأولى" القاهرة، ١٤٤٠هـ/ ٢٠١٨م.
- ٣٤. الكشفُ شافيا حكم فونوجرافيا: للإمام أحمد رضا خانْ (ت٠٤٣٠هـ) محقَّقة، طبعت من "دار الهجرة الأولى" القاهرة، ٢٠١٨هـ/ ٢٠١٨م.
- ٣٥. الزُّلال الأنقى من بحر سبقة الأتقى: للإمام أحمد رضا خانْ
   (ت٠٤٠٠ه) محقَّقة، طبعت من "دار الهجرة الأولى" القاهرة،
   ٢٠١٨ه/ ٢٠١٨م.
- ٣٦. "القول النَّجيح لإحقاق الحقّ الصّريح" مع حاشية "السعي المشكور في إبداء الحقّ المهجور": للإمام أحمد رضا خانْ (ت٠٤٣ه) محقَّقة، طبعت من "دار الهجرة الأولى" القاهرة، ملادد، ١٤٤٠هـ/٢٠١٨م.

